



1911 - MAQALAT - E - QABAL.

Creator - Mhd. Shahzeed

Publisher - Qawni Kitab Khana (Lahore).

Printed - 1938 - 1948.

Pages - 107.

Subjects - Qabaliyat - Tasseed; Qabaliyat -  
Maghalat; Qabaliyat - Research.



جِمِيلِه حقوق محفوظ

# مقالاتِ یوم اقبال

جو

انہر کا الجذب طلبم برادر ہد

کے زیر انتام

تو می کتب خانہ یونیورسٹی لاہور

نے شائع کئے



قیمت

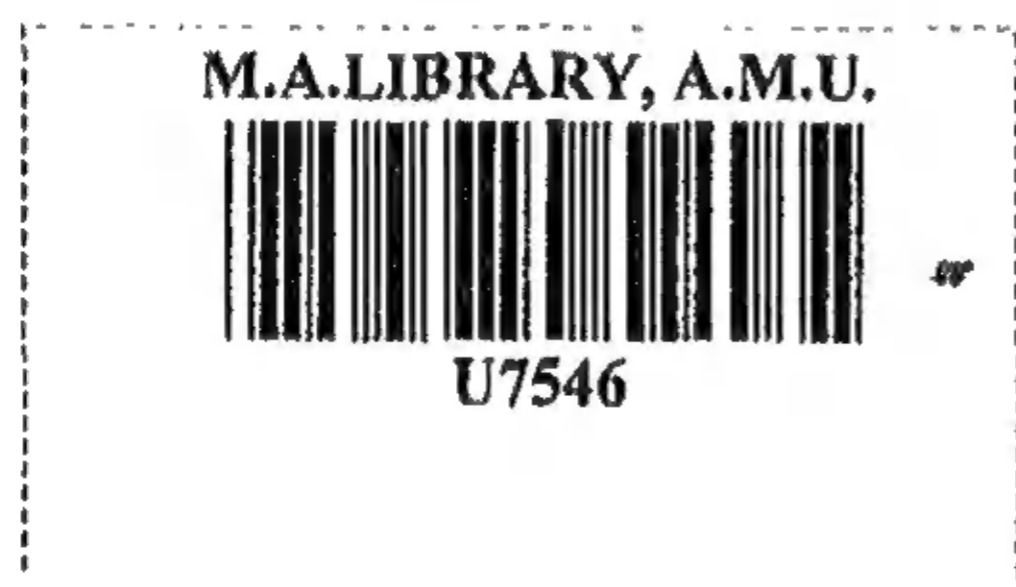
بادل 1938ء



# فہرست مضمون

| نمبر شمار | مضمون                       | صفحہ | صاحب مضمون                                     |
|-----------|-----------------------------|------|------------------------------------------------|
| ۱         | ڈاکٹر اقبال کا علم کلام     | ۱    | حضرت علامہ سید سلیمان نادری و عبدالسلام ندوی   |
| ۲         | اقبال کی تعلیم              | ۱۶   | جناب ڈاکٹر سید ظفر حسن صاحب ایم۔ اے            |
| ۳         | اقبال حفیظ کی نظر میں (نظم) | ۲۱   | الحاج خاں صاحب مولانا ابوالاٹ حفیظ جالندھری    |
| ۴         | پیام اقبال اور قرآن کریم    | ۲۲   | جناب چودھری غلام احمد صاحب پریزی - اے          |
| ۵         | اقبال اور فلسفہ مغرب (نظم)  | ۶۷   | ہوم ڈیپارٹمنٹ گورنمنٹ آف انڈیا                 |
| ۶         | شاعر تابی                   | ۷۰   | جناب حفیظ ہوشیار پوری صاحب ایم۔ اے             |
| ۷         | اقبال اور فنون لطیفہ        | ۸۱   | جناب راجہن انھر صاحب پی۔ سی۔ ایس۔              |
|           |                             |      | فائدۃ القم کمشن محکمہ دینیات سدھار لاهور       |
|           |                             |      | جناب سید عابد علی صاحب عابد ایم۔ اے یال بیل بن |
|           |                             |      | پروفیسر دیال سنگھ کالج - لاهور                 |

~~RE-ACCESSIONED~~



100

A hand-drawn sketch of a hand with fingers spread, palm facing up, and a long, thin line extending from the middle finger.

CHECKED-2002

18692

## تھڈیا

ان آنسوؤں کے نام جو ہزاروں انسانوں کی آنکھ سے اس پاکباز انسان کی یاد  
میں بہ رہے ہیں۔ جس کی یاد ابد اگل سے فراموش نہ ہوگی۔



## مقدمہ

یومِ اقبال نے کاغذیں معاومنے کی خاص ترکیب اور دلخوش خذیلہ کے ماتحت نہایت خاند دماغ سے بخلا کے کچھ عرصے کے لئے اس تحریک کے سامنے ملک کی تمام علمی وادیٰ تحریکیں ماند پڑ گئیں۔ ملک کا کوئی اخبار ایسا نہ ہو گا جس کے صفحات اس کے تذکرہ سے خالی ہوں۔ ملک کی کوئی ایسی علمی وادیٰ تحریک نہ ہو گی جس میں اس تحریک کے متنے کی تحریک ہوئی ہو رجنوری ۱۹۳۵ء کو تقریب ہندوستان کے کونے کوئے میں پروگریٹ ملک اور وجد آفریں شان و مشکو سے منائی گئی۔ اخبارات کے درق مذلوں یومِ اقبال کی کاروائیوں کے تذکرہ سے مضمور رہے، خود ہمارے دفتر میں تحریک و تہذیت کے تاروں اور خطوں کا ایک سلسلہ امند آیا۔ اور حضرت علامہ مرحوم کو تذکرہ سے شاعروں اور یوں ایسا سی لیڈروں اپنیورشی کے اسی جانسلہ پریاستوں کے دلی عمدوں اور خود مختار حکومتوں کے شاہنشہوں کی طرف سے زندگی کی ۵۰ منزیں طے کر لے پر مبارکبادی کے خطوط اور تاریخوں ہوئے، لیکن ان پیشوکت مظاہروں اپنے نظیر اجتماعات اخبارات کے لیڈنگ ائمکوں، دنیا کے ہندو تربیہ انسانوں کے ذاتی پیغامہ تہذیت اور ایسے درسے مظاہروں کا اس سپکریجا و استغفار پر کیا ر عمل ہوا۔ اس کا اندازہ اس خط سے ہو سکتا ہے جو علامہ مرحوم نے داکٹر یہودا اللطیف صاحب جیدر آباد دکن کے نام لکھا تھا، اور جس کے دروازے میں آپ نے فرمایا کہ قہ تقریب چے یومِ اقبال کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے، اس میں میرے لئے صرف یہ خیال باعث طایر قلب ہے کہ جس زمین میں میں نے اپنا بیچ پھینکا ہے، وہ زمین شور نہیں ۔۔۔

یومِ اقبال نے کا مقصد ایک اور صرف ایک کہ مشرق کے اس عدیم التظیر فلسفی اور شاعر کے ان انقلاب آفریں، سیاسی، مذہبی اور تہذیتی خیالات سے بہرہ انداز ہونے کی کوشش کریں، جن کو عمل کے سامنے ہیں فھاٹے بغیر مغرب کے الجاد آفریں وور کا طلس نہیں ٹوٹ سکتا، اس لئے مشرق کا بہرے یا سی، مذہبی اور تہذیتی تفوق زجاج اقبال کے پیش نظر تھا۔ صرف ایک بار یہ مر اقبال نے اسے حاصل نہیں ہو سکتا، بلکہ ہمیں اس تحریک کو اس قوت تک جا ری رکھنا ہو گا جب تک کی زیریں تھوڑی تک اس کے اثرات نہیں پہنچ جاتے، اور جن کا لازمی نتیجہ عمل کی صورت میں جلوہ گر ہو گا چنانچہ انٹر کالجیٹ مسلم برادر ہدایتی سے اگلے سال یومِ اقبال نے کی تیاریوں میں مشغول ہو چکی ہے۔

یہ مجموعہ جسے مختلاف ناگزیر مجبوریوں کے ماتحت شائع کیا جا رہا ہے۔ سالِ اقبال کے یومِ اقبال کا بچھل ہے۔

ہمیں افسوس ہے کہ بعض اہم مفتاہیں نئی دام کی وجہ سے زیب قطاس ہوئے سے رہ گئے اور جو امید ہے کہ اس مجموعہ کی دوسری جلد کی شکل اختیار کر لیں گے، اس موقعہ پر یہ ہمارا خوشگوار فرض ہے کہ ہم ملک کی ان علمی و ادبی انجمنوں کا تردد سے شکریہ ادا کریں جنہوں نے ہماری آزاد پرستیک کئے ہوئے اپنے ہاں یومِ اقبال کی تقریب کو شان و شوکت سے منایا۔ ہم ان شوارہ کرام اور ادبیائے مغلام کے بھی سپاں گواہیں، جنہوں نے ہماری استاد عاشر اس موقع کے لئے نتیجیں اور مقامے لکھے، ہم ملک کی ان چیدہ چیدہ پوزرگوار مہمیوں کے بھی ممنون کر میں ہیں جنہوں نے ہماری التجا پر ایسی پہنچا مات، ارسال فرما کر ہماری حوصلہ افزائی کی اور جسے ملکی پسیں خصوصاً و نیک پریس نے اپنے منفات میں نمایاں حجہ دی۔ ہمیں خواجہ غلام امیدین صاحب کے علاوہ دہلی کے اس قافلہ کے ارکان کا بھی شکریہ ادا کرنا ہے جو حضرت مولیٰ نہ اسلم جیرا چوری کی زیر تیادت لازم ہے اور دوسری مشکلات کے باوجود یہ ممکنہ اقبال میں مشکلت کے لئے لا ہو تشریف لائے۔

ناکہرا اسی ہوگی اگر اس موقع پر انہر کا الجذب مسلم برادر ہڈ کے پرانے ارکان خصوصاً ڈاکٹر ملک علی چیدہ چوری ملی محمد خادم، ڈاکٹر چودھری رحمت اللہ، چودھری غلام محمد اور اقبال کمیٹی کے سرگرم سکریٹری مسٹر اطہان جسین شوکت کے تعاون کا اعتراض نہ کیا جائے، مؤخر الذگر نے اقبال کمیٹی کی تشکیل کے دن سے لے کر اس کتاب کے مکمل ہر جانے تک شب و روز کو شششوں کا سلسلہ جاری رکھا۔

محمد سفیع ایم۔ اے  
صدر

# ڈاکٹر اقبال کا علم کلام

از

سید سلیمان ندوی و عبد السلام ندوی

علم کلام اُس علم کا نام ہے جس میں اسلامی عقائد کو دلائل عقلیہ سے ثابت کیا جاتا ہے۔ لیکن ایران میں جب شاعری نے بہت زیادہ ترقی کی تو وہ صرف اپنے ہی دائرے میں یعنی جذبات ہی میں محدود نہیں رہی بلکہ فلسفہ، اخلاق، تصور اور شریعت کے بہت سے مسائل بھی اُس میں داخل ہو گئے اور ایرانی شاعر نے ان مسائل کو عقلی دلائل کے سچائے خطابی اور شاعرانہ دلائل سے ہس خوبی کے ساتھ ثابت کیا کہ ان کا طرز بیان ہمارے قدیم علم کلام کے عقلی دلائل سے زیادہ مزٹڑا اور دلنشیں ثابت ہوا۔ حکیم سناٹی، سحابی، صاحب، عرنی اور بہت سے صوفی شعرا کے کلام میں اس قسم کے حقائق و مسائل نہایت کثرت سے ملتے ہیں، یا شخصی مولانا روم نے اپنی شنومی میں اخلاق و تصریف کے ساتھ تقریباً علم کلام کے تمام اہم مسائل کو نہایت دلاؤیز طریقہ پر بیان کیا ہے۔

اُردو شاعری کی بنیاد اگرچہ فارسی شاعری کی سطح پر کچھ گئی۔ لیکن افسوس ہے کہ ہمارے شعرا نے فارسی شاعری کی نقل نہایت ناکمل طور پر کی اور علم کلام اور فلسفہ کے ان مسائل کو بہت کم ساتھ لگا یا جو ان کے صوفی شعرا کے کلام میں بکثرت موجود تھے، اُردو زبان کے شعرا میں اکبر کو جھپوڑ کر سرف ڈاکٹر اقبال

ایک ایسے شخص ہیں جنہوں نے غزل و فصائد کے تنگ و تارک کوچے سے بھل کر حقائق کے میدان میں قدم رکھا اور تقدیرت اخلاق، فلسفہ اور اسرارِ شریعت کے بھرثت مسائل کو شاعرانہ انداز میں بیان کیا، چنانچہ اس قسم کے مسائل میں سے اس وقت ہم علم کلام کے چند مسائل کو لے کر یہ دکھلانا چاہتے ہیں کہ انہوں نے موجودہ دور کے زیجان و مذاق کے مطابق ان مسائل کی تشریح کیں خوبی کے ساتھ کی ہے۔

تاریخ دہانے میں جس طرح فلسفہ و سائنس کے مسائل عقلی دلائل سے ثابت کئے جاتے تھے اب یہیں اسی طرح ہمارے میمکنین نے اسلامی عقائد مثلاً وجود باری، توحید، نبوت اور حشر و نشر و غیرہ کا اثبات عقلی دلائل سے کیا، لیکن ان دلائل سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ توحید، نبوت اور رسالت وغیرہ کے عمل نتائج اس دنیا میں کیا ہوتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ امام غزالی اور امام رازی وغیرہ نے اس روشن کو چھوڑ کر نظری و عملی نتائج سے نبوت اور رسالت کا اثبات کیا، ہمارے صوفی شعرا، بالخصوص حکیم سنانی اور مولانا نادی نے شاعرانہ و خطابی دلائل سے ان مسائل کے طریقہ اثبات کو زیادہ مژوا دلنشیں اور قریب الفہم بنادیا ہے اس لئے موجودہ دور میں یہ طریقہ اثبات کافی نہیں ہو سکتا۔ یہ زمانہ ایک نئے تمدن و تہذیب کی ترقی کا زمانہ ہے، اور اس زمانہ میں کسی مسلمانہ کی صرف نظری حیثیت پر نگاہ نہیں ڈالی جاتی بلکہ عملی حیثیت سے ان کے نتائج و مظاہر پر تظریفی جاتی ہے، اس زمانے میں سائنس کو جو مقبولیت حاصل ہے اس کی وجہ صرف یہ نہیں ہے کہ وہ نہایت آسانی سے ہو اک پانی اور پانی کو ہوا بنادیتی ہے، بلکہ اس کی وجہ یہ ہے کہ آج دنیا کی تمام کل سائنس ہی کی بدولت چل رہی ہے۔ ڈاکٹر اقبال کی شاعری نے اسی تمدن اسی تہذیب اور اسی فضای میں پال و پکھوئے ہیں اس لئے انہوں نے اسلامی عقائد کا اثبات زیادہ تر ان کے عملی نتائج سے کیا ہے، اور خود ہمی کا جو فلسفہ ان کا مخصوص فلسفہ ہے، اس سے انہوں نے ان

سائل کی تشریح و اثبات میں بھی کام لیا ہے، اس لئے ان کا اطراف بیان قدیم علمائے کلام اور قدیم مشکل مصونی شعراء کے انداز بیان سے زیادہ اس زمانے کے زیجہان و نہاد کے مطابق ہے، اور ہم اسی زیجہان و نہاد کے مطابق ان کے علم کلام پر بحث کرنا چاہتے ہیں۔

### توحید باری

نظری حیثیت سے توحید باری کا معنوس اس سے زیادہ نہیں کہ صرف ایک خدا کے وجود پر اعتقاد رکھا جائے، لیکن عملی حیثیت سے جب تک توحید کے ملنے والوں میں عملی اعتماد نہ ہو محض یہ اعتقاد ناکافی ہے، اور اس سے کوئی متعدد تہذیب اسلامی محدث نہیں معاشرت اسلامی نظام اخلاق نہیں پیدا ہو سکتا، اگر تمام مسلمانوں کا طریقہ نماز محدث نہ ہو اور نسبے سب اپنا قبیلہ الگ الگ بنالیں تو مسلمانوں میں یہ وحدت و یکی نگی نہیں پیدا ہو سکتی جن لیٹانی حکماء نے وحدت الوجود کا مسئلہ ایجاد کیا تھا ان کا مقصد بھی یہی تھا کہ تمام ذمیں محدث ہو جائے اور ہر قسم کے اختلافات بیٹھ جائیں، اسلامی توحید کا مقصد بھی اسی تہذیب کی یک رنگی کا پیدا کرنا تھا، لیکن زمانہ مابعدیں اگرچہ تمام اسلامی فرقے اجمالاً عقیدہ توحید پر پتفق ہے، تاہم فتنی اختلافات نے ان کے اعمال میں ناہمواری پیدا کر دی، اس لئے مسلمانوں میں وہ اتحاد عمل باقی نہیں رہا جو دو صحابہ میں موجود تھا، اس لئے اگر محض اتحاد عمل کو توحید کا حقیقی مظہر قرار دیا جاوے تو صحابہ کی توحید موجودہ دور کے خپلیوں، شافعیوں، مالکیوں اور حنبلیوں سے زیادہ مکمل و مستحکم ثابت ہوگی (اگر اکثر اقبال نے توحید باری کی بنیاد اسی عملی اتحاد پر کھلی ہے، اور یہ ثابت کیا ہے کہ اسلام نے توحید پر جو غیر معمولی زور دیا ہے اس کا مقصد مسلمانوں میں صرف اتحاد عمل پیدا کرنا تھا) اگر آج مسلمانوں میں اتحاد عمل نہیں ہے تو اس کے معنی یہ ہیں کہ ان میں توحید یا کم از کم کامل توحید کے دانے نہیں ہیں، اور اسی حیثیت سے انہوں نے توحید کے

متعلق فقہا و متكلمین دونوں پر اعتراض کیا ہے ۔

زندہ قوت تھی جہاں میں یہی توحید کبھی روشن اس حشو سے اگر طلمست کردار نہ ہو میں نے اسے نیرو پر تیری سپہ دکھی ہے آہ! اس راز سے رافتے ہے نہ ملائہ غریب قوم کیا چیز ہے قبول کی امامت کیا ہے؟

آج کیا ہے، فقط اک سلسلہ علم کلام خود مسلمان سے ہے پوشیدہ مسلمان کا مقام قل ہراللہ کی شمیشیر سے خالی ہیں نیام دعویٰ افکار کی بے دعویٰ دعویٰ خام اس کو کیا سمجھیں یہ بچا سے دور گئے تھے امام <ان اشعار سے معلوم ہوا کہ توحید و حدیث افکار اور دعویٰ کے مجہوں کے کام ہے> مکی زندگی میں سول اللہ صلیم نے توحید کی جو تعلیم دی اُس کا تعلق صرف دعویٰ افکار سے تھا لیکن اس تعلیم نے جب ایک جھوٹی سی تحدی الخیال جماعت پیدا کر دی تو اس پنے مدینہ کی طرف ہجرت کی اور یہیں فرانس و احکام کے متعلق آئیں نازل ہوئیں اور دعویٰ کردار کا درست شروع ہوا، اور اسی دعویٰ کردار سے مسلمانوں کی عملی زندگی شروع ہوئی اور انہوں نے مشرق ایشیا، اور یورپ، انصار نے روم اور یورپیان خبر کی طاقت کو پاش پاش کر کے اپنا ایک متحده نظام سلطنت قائم کر لیا اور ایک زندہ قوم بن گئے اس لئے ڈاکٹر اقبال کا یہ کہنا بھل ہتھ ہے کہ

زندہ قوت تھی جہاں میں یہی توحید کبھی آج کیا ہے، فقط اک سلسلہ علم کلام (اسلام کی یہ توحید درحقیقت ایک جذباتی چیز تھی اور دُنیا کی کل جذبات ہی سے چلتی ہے لیکن متكلمین و فقہا نے اس کو محض ایک عقلی چیز بنا دیا، اس لئے اس سے قدرتی طور پر اخطا کا درست صرع ہو گیا، اسی نکتے کو ڈاکٹر اقبال نے پایہم شرق میں اس طرح بیان کیا ہے: )

ہم ائے علم تا افتادہ ام است یقین کم کن اگر قدار شکے باش

✓ عمل خواہی یقین را پختہ تر کن بیکے دیکے ہیں بیکے باش

علم کلام کا یہ ایک متدال مسئلہ ہے، اور متعززہ و اشاعرہ دلوں اس پتھر ہیں کہ خداوند تعالیٰ چونکہ مادی کشانوں کے

## خدا کسی جہت میں نہیں

پاک ہے، اس لئے ذوجہت اور ذرا شارہ نہیں ہو سکتا۔ اس کا نکونی چیز ہے نہ مکان بلکہ وہ زمان و مکان کی قید سے بالکل آزاد ہے لیکن علم کلام میں یہ مسئلہ بالکل خشک اور بے اثر طریقے پر بیان کیا گیا ہے، جس سے انسان کی بندہتی اور رجوش عمل کا انتہار بالکل نہیں ہوتا، لیکن (ڈاکٹر اقبال نے اس خشک مسئلہ کو اپنے شاعرانہ زور بیان سے ایک نہایت پر جوش عملی مسئلہ بنادیا۔ وہ کہتے ہیں کہ دنیا کا خرت ہیں جو کچھ ہے وہ تو انسان کے زور بازو کا نتیجہ ہے، اس لئے جس طاقت نے انسان یہی پر زور لات پیدا کی ہے، اس کا مرتبہ تو اس سے کہیں بالاتر ہو گا)

ایں جہاں حضیت بہمن خانہ پندار میں است جلوہ اور گردیہ بسیدار میں است

ہمہ آفاق کہ گیرم پہنگا ہے اور ا حلقة ہست کہ از گردش پکا زین است

چہ زمان و چہ مکان شو خی انکا زین است ہستی و سیستی از دیدن و نادیدن میں

ایں کفتاز و کشانہ اسرار میں است افسوس کاری دل، سیر و سکون، غیب و حضور

لوز دنارش ہمہ از سب جھہ و زنانہ میں است آں جانے کہ درد کا شتہ رامے دروند

ساز تقدیریم و صد لشته نہیں دارم ہر کجا زخم اندیشه رسید تار میں است

اے من از نیضیں تو پاندہ الشان تو کجا است

ایں دو گیتی اثراست اچھاں تو کجا اسٹ?

اشاعرہ رویت باری کے قائل اور متعز لہ اُس کے منکر ہیں لیکن دونوں  
**عدم رویت باری** کا طرز استدلال بالکل عقلی ہے جس سے ہبہ اور قوت عمل کو کوئی تحریک  
 نہیں ہوتی، ڈاکٹر اقبال نے اس مسئلے میں متعز لہ کا عقیدہ اختیار کیا ہے، لیکن یہاں بھی انہوں نے انسان کے  
 شرف اور اُس کی قوت عمل کے مظاہر کو نظر انداز نہیں کیا ہے، بلکہ وہ کہتے ہیں کہ دُنیا کے پیدا کئے گئے ہیں  
 وکوہ، دشست و درا و رہرو ماہ سب انسان نے پیدا کئے ہیں یا یہ کوہ انسان کے لئے پیدا کئے گئے ہیں  
 اس لئے وہ انہی چیزوں کا گرویدہ و شیدائی ہے لیکن یہ نہیں کا اقتداء یہ ہے کہ نگاہ کو اس سے بھی نیا دہ  
 بلند کیا جائے اور اس ذات کی تلاش کی جائے جو نگاہ کی گرفت ہی ہیں نہیں آ سکتی ہے

از رُوانہ دُپید و سیاہ را دریا و کوہ دشست و در و رہرو ماہ را

تُور ہوا سے آنکہ نگاہ آشنا سے اوست من در تلاشِ آن کہ نتابد نگاہ را

علم کلام میں نبوت کا اثبات عام طور پر مجموعات کے ذریعہ سے کیا گیا ہے، لیکن چونکہ عقلی  
**نبوت** چنیت سے یہ طریقہ شکوک و شبہات سے غالی نہ تھا، اس لئے امام غزالی، امام رازی  
 اور مولانا ردم غیرہ نے سینیپروں کی تعلیمات اور ان تعلیمات کے بہترین نتائج یعنی ترکیب نفس اور تہذیب  
 اخلاق وغیرہ کے دریجے سے اس کا اثبات کیا، لیکن ڈاکٹر اقبال نے نبوت کے اثبات کا جو طریقہ اختیار  
 کیا ہے وہ ان سب سے الگ اور موجودہ دُور کے ذوق و رُوحان کے بالکل مطابق ہے، نبوت کے اثبات  
 کا جو طریقہ بھی اختیار کیا جائے اُس کی بُنیاد یہ ہے کہ نبوت ایک غیر معمولی چیز ہے اس لئے اس کی وجہ پر  
 کوئی غیر معمولی ہونا چاہئے، اور مجموعہ چونکہ ایک مافوق الفطرت اور غیر معمولی چیز ہے اس لئے اشاعرہ نے

اسی کو نبوت کی دلیل قرار دیا، لیکن اس دلیل پر جب بہت سے عقلی اعتراضات ہوئے تو امام غزالی وغیرہ نے پیغمبروں کی تعلیمات اور ان کے نتائج کو نبوت کا مسجد و قرار دیا کیونکہ جادوگروں اور شعبدہ بازوں سے بھی اگرچہ بہت سے غیر معمولی اور مافوق الغطرت واقعات سرزد ہو سکتے ہیں، لیکن جہاں تک ستجہ کا تعلق ہے وہ خود نہ پیغمبروں کی طرح پاکیزہ اخلاق ہو سکتے ہیں، اذ اعلیٰ درجہ کی اخلاقی اور علمی تعلیم دے سکتے ہیں لیکن ڈاکٹر اقبال کے زدہ یہ ایک قوم کا پیدا کرنا نبوت کا سببے بڑا مسجد ہے، بالخصوص اس زمانے کے قومی ہنگامہ سنجیز ہیں نبوت کے ثبوت میں اسی مسجد کو پیش کیا جا سکتا ہے، ساحروں اور شعبدہ بازوں سے اگرچہ بہت سے حیرت انگیز واقعات سرزد ہو سکتے ہیں، لیکن آج تک کسی ساحرا و شعبدہ باڑ نے کسی زندہ قوم کو نہیں پیدا کیا، فرعون کے جادوگروں نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کے مسجد ات کا مقابلہ تو ضرور کیا لیکن وہ یہودیوں جیسی قوم نہ پیدا کر سکے۔

گفتتم از پیغمبری ہم بازگوے سررا و با مرد محسیم بازگوے  
 گفت ہم واقعہ مل آیات اورست عصرہ اے ما ز مخلوقات اورست  
 از دم اونا طلاق آمد سنگ و خشت ماہمہ ما خنہ حاصل او چو کشت  
 ہاے و ہوے اندر دین کائنات از لب او بختم و نور و نازفات

صوفیوں نے خلوت گزینی اترک دُنیا، اور زہد و قناعت اور اسی قسم کے درسے محسن اخلاق پر قناعت کری، لیکن پیغمبروں نے اس قسم کے محسن اخلاق اختیار کر کے ایک زندہ قوم اور ایک نیا عالم پیدا کر دیا اس لئے زہد و قناعت اور رسالت و نبوت ہیں زمین و آسمان کا فرق ہے، سے  
 از و جو کوش اختیار ممکنات اشتغال او عیار ممکنات

من چه گیم از یم بے ماحش      غریق اعصار و دہور اندر دش  
 آسخچه در آدم بخجبد عالم است      آسخچه در عالم بخجبد آدم است  
 آشکارا محسرو نہ از جلوش      نیست رہ چبیل را در خلوش  
 مصطفی اند رحرا خلوت گزید      مذتے چب خلیشتن کس زاندید  
 نقش مارا در دل اور بخت شد      ملتے از خلوش آنگیختند

منظومہ عالم مثلاً آفتاب و ماهتاب، اور کوہ و دشت وغیرہ سے خدا کے وجود اور قدرت پر جو استدلال  
 کیا جاتا ہے ایک مادہ پرست اس کا انکار کر سکتا ہے اور ان کو توانیں فطرت کا نتیجہ قرار دے سکتا ہے  
 لیکن قبور کی تلویض و نشوونما بہر حال قوانین فطرت کا نتیجہ نہیں، بلکہ وہ انبیاء کی تعلیم و تربیت کا نتیجہ  
 ہے، اس لئے خدا کے وجود کا تو انکار کیا جا سکتا ہے، لیکن بیوت کا انکار نہیں کیا جا سکتا ہے  
 میتوانی منکر پر دل سُشدن      منکر از شان بی نتوان سُشدن

اسی سلسلے میں ڈاکٹر اقبال نے اُس مشوراعنتراض کا جواب دیا ہے جو رسول اللہ صلیم  
**ہجرت** کی ہجرت پر کیا جاتا ہے، ابطاہ پر معلوم ہوتا ہے کہ ہجرت و مہنول سے ایک فارکی صورت  
 تھی، اور اس قسم کی بُرولی ایک اول العزم سپیسیکی شایان شان نہیں، علامہ ابن قشیم نے لکھا ہے کہ یہ بُرولی  
 نہیں بلکہ ہجرت دہمت تھی، اور ہجرت جہاد کا مقدمہ و اعلان تھی، لیکن ڈاکٹر اقبال کہتے ہیں کہ پونکہ رسول اللہ  
 صلیم کا مقصد ایک ایسی عالمگیری تھی کا پیدا کرنا تھا بوجوطنیت کی قوم سے آزاد ہو، اس لئے آپ نے لگہ  
 سے نخل کر مادینہ میں اسی قسم کی قوم پیدا کی اور وطنیت کا خالصہ کر دیا ہے  
 بوجوطنیت میں بستہ نیست      پادہ تندش بجا می بستہ نیست

|                                 |                                 |
|---------------------------------|---------------------------------|
| ہندی و چینی سفالِ جامِ ماست     | رومی و شامی گلی اندازم ماست     |
| قلیل ما از ہند و روم و شام نیست | مرزو بوس ادھر بس اسلام نیست     |
| عقدہ قویتِ مسلم کشون            | از وطن آفے نے ماہبرت نو د       |
| حکمتش یک تسلیت گیتنی نو رد      | بر اساسِ کلکتی تشریف کر کرد     |
| پس چسرا از مکن آبا گریخت        | تو گماں داری کے از اعد اگر بخیت |
| قصہ گویاں حق زماں پو شیدہ انہ   | معنی بحیرت غلطانہ نہیں دہ انہ   |
| بحیرت آئین حیاتِ مسلم است       | اين زاباب پ ثابتِ مسلم است      |
| معنی او از تنگ آبی رسم است      | ترک شہبند بہر تحریک سر کیم است  |
| بگذر از گل گھستان مقصود تشت     | ایں زیاں پیرا یہ بند ہو دشت     |

**معراج** معراج کے جسمانی اور روحانی ہرنے کی بحث نہایت فرسودہ و پامال ہے اور ڈاکٹر اقبال اس فرسودہ و پامال بحث میں پڑنا نہیں چاہتے تاہم ان کے زدیک دنیا کے تمام واقعیت صرف مادی مصلل و اسباب کے پابند نہیں ہیں، بلکہ روحانی طاقت بھی بہت سے واقعات کا سبب بن سکتی ہے، اور معراج خواہ جسمانی ہو یا روحانی لیکن وہ بہر حال ایک روحانی طاقت کا یتھر ہی، اس لئے بذاتِ خود وہ ایک روحانی چیز بھتی اور جسمانی حالت میں بھی روحانی طاقت اس کی محکم بھتی۔ ۵

|                                   |                                |
|-----------------------------------|--------------------------------|
| لے دلو لہ شوق جے لذت پواز         | کر سکتا ہے وہ ذرہ مہر کو تاراج |
| مشکل نہیں یاراں چمن معرکہ باز     | پرسوز اگر ہون فس سینہ ڈراج     |
| نادک ہے سلمان امہوت ان کا ہے ثریا | ہے سرسر اپر دہ جان نکتہ معراج  |

تو عینی دلخیجم نہ سمجھا تو عجب کیا ہے یہ ترا مدد و ہجر ابھی چاند کا محتاج  
علم کلام میں یہ ایک خشک اور سبے اثر مسلسل تھا، لیکن ڈاکٹر اقبال نے اس کے ذریعہ سے مسلمانوں  
کو روحانی طاقت کی نشوونما اور بلند ہمتی کا سبق دیا ہے۔

ڈاکٹر اقبال کے نزدیک ہر سے بھے کی تیز صرف عقل سے نہیں ہو سکتی، بلکہ  
اس کے لئے دھی و الہام کی ضرورت ہے، لیکن جس طرح انسان قوتِ فُلقہ  
سے لذیذ و غیر لذیذ کھانے کا اور قوتِ لاسہ کے ذریعہ سے زم و سخت جسم کا احساس کر سکتا ہے لعینہ  
اسی طرح انسان کے اندر ایک قوت دھان ہے جو اچھے اور بُرے کاموں کی تیز کر سکتی ہے، فتن صرف یہ  
ہے کہ اور قوتیں صرف مادیات سے تعلق رکھتی ہیں، اور یہ قوتِ روحانیات سے تعلق رکھتی ہے، لیکن  
بہر حال زندگی کی نشوونما کے لئے یہ قوت خود زندگی ہی کے اندر موجود ہے۔

عقل بے نایہ امانت کی سزا و اذیں را ہبہ ہو ظن و ہمین تو زبول کا رحیمات  
فکر بے نور ترا جذب عمل بے بنیاد سخت میگل ہے کہ روشن ہو شہپت اس رحیمات  
خوب و ناخوب عمل کی ہو گرہ واکیونکر گریات آپ نہ ہو شایح اس رحیمات

جس طرح ذوقی چیزوں کی تینیں عقل باکل بیکار ہو جاتی ہے، صاف دشافع پانی کو دیکھ کر صرف عقل  
یہ فیصلہ نہیں کر سکتی کہ وہ شور ہے یا شیریں؟ اس کا فیصلہ صرف ذوق کر سکتا ہے، اسی طرح بہت سے  
اعمال کے حص و قبیح کا فیصلہ بھی عقل نہیں کر سکتی، بلکہ خود زندگی ہی یہ فیصلہ کر سکتی ہے کہ کون سے فعل  
زندگی کے لئے موزوں ہیں اور کون سے غیر موزوں؟ اسی ذوقی احساس کا نام دھی یا الہام ہے، باقی  
رہا وحی دالہام کی حالت میں آواز کا آنا، فرشتے کی شکل کا نظر آنا، ڈاکٹر اقبال اس کے نہ منکر ہیں نہ مقر،

ممکن ہے کہ جس طرح بھجوک اپیاس اور درمترے جمافی احساسات میں انسان پر خاص خاص حالات طاری ہوتے ہیں، اسی طرح روحانی احساسات میں بھی انسان پر مختلف کمپنییں طاری ہوتی ہوں۔

مذہب و اخلاق اوحی والہام، امر و نہی اور عذاب و ثواب سب کی بنیاد اس پر قائم ہے کہ دنیا میں بُنایاں اور بھلایاں دونوں موجود ہیں، اگر یہ دونوں چیزوں موجود نہ ہوں تو مذہب و اخلاق کی کوئی ضرورت نہ ہوتی، اخیرو شر کی یہ آمیزش سب سے زیادہ انسانی نظرت میں پائی جاتی ہے، اسی لئے وہ مذہب کا اصلی مخاطب اور مکلف ہے، لیکن سوال یہ ہے کہ خدا نے انسان کی نظرت ہی ایسی کیوں بنائی جس سے بُرائی سرزد ہو، کیا یہ ممکن نہ تھا کہ انسان فطرة ایسا بنایا جاتا جس سے بُرائی سرزد ہی نہ ہوتی، مشکلیں نے اس کا یہ جواب دیا ہے کہ انسان کی اصل نظرت میں اگرچہ بُرائی کا مادہ بھی موجود ہے تاہم اس میں نیکی کا مادہ زیادہ پایا جاتا ہے اور انصاف و حکمت کا اقتضای ہے، لیکن ڈاکٹر اقبال کے نزدیک نیکی و بدی دوںوں میں توازن پایا جاتا ہے اور انسان میں دونوں کی مقدار برابر برابر موجود ہے، اور دنیا کی رونق دنیا کا ہنگامہ اور دنیا کی شان و شوکت اسی توازن سے قائم ہیں، چنانچہ انہوں نے خدا اور انسان کے درمیان ایک مکالمہ لکھا ہے جس میں خدا نے انسان پر صرف بُرائی کا الزام لگایا ہے۔

جہاں رازیک آب روگل آفریدم تو ایران و تاتار وزنگ آفریدی

سن از خاک پولادناب آفریدم تو شمشیر و تیر و تفنگ آفریدی

تبر آفسریدی نہال حسپن را

قفس ساختی طاں لغش نہن را

لیکن انسان نے اس کے جواب میں ان پرائیوں کا انکار نہیں کیا ہے بلکہ ان کے مقابل میں اپنی بھبھائیں  
گئیں ہیں جسے

تو شہ آفریدی چسرا غ آفریدم سفال آفریدی ایم غ آفریدم

پیا بان و کھسار در غ آفریدی خیابان و گلزار و بار غ آفریدم

من آنکم کہ از سنگ آپنہ سازم

من آنکم کہ از زہر تو شیشہ سازم

انہوں نے زبورِ عجم میں اس توازن کی اور بھی زیادہ نہیاں کیا ہے

دل بے قبیدن بال ذر ایماں کافری کرد حرم لا جده آور دہ بیت ال راچا کری کرد

متارع طاعت خود را متراز نہیں برافرازد با خدا سوداگری کرد

زین و آسمان ابر مزاد خوش میخواهد غبار راہ و بال قدر یہ بیز دال دا دری کرد

گئے باحق در کہیزہ دا گئے باحق در کویزد ذم انے حیدری کرد ذم انے خیری کرد

لیکن اسی کے ساتھ اس سے انسان کے نہر کو کوئی صدمہ نہیں پہنچتا ہے

بایں بیرنگی جوہر از د نیز نگ میر بزد کلیے بین کہ ہم سپہی بری ہم ساحری کرد

یکونکہ باوجو و خیر و شر کے اس مساویانہ امترزاج کے خیر کے نتائج زیادہ واضح و نہیاں ہوتے ہیں،

انسان ہیں سپہی برانہ اور ساحرانہ قوتیں اگرچہ مساوی قدر میں ہیں، لیکن سپہی برانہ طاقت کے جو نتائج ہیں

ان کے سامنے ساحرانہ طاقت کے نتائج بالکل ایسی ہیں یا کم از کم یہ کہ قوت شر سے جو نتائج بدپیدا ہوتے

ہیں انسان قوت خیر سے اُن کی تلافی کر دیتا ہے: ۵

نگاہ میں عقل دور اندیش را ذوقِ جنون وادہ دیکھنے بجانوں فرستہ سامانِ شتری کردا  
قرآن مجید سے بھی خیر و شر کا یہی توازن ثابت ہوتا ہے، فرستوں نے حضرت آدم کی خلافت پر صرف  
قوتِ شر کی وجہ سے اعتراض کیا تھا:-

قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مِنْ يَفْسُدِ {  
(تُفْرِشْتَ) بُوَلَّ كَيْا تُؤْزِيْمَ مِنْ اِلْيَشْ (کوٹاٹ) بِنَاتَاهُ  
فِيهَا دِيْسْفَكُ الْمَاءِ }  
جو اس میں فاد پھیلاتے اور خوزی پیال کرے۔  
لیکن خدا نے نہ اس قوت کا انکار کیا اور وہ یہ بتایا کہ انسان میں قوتِ خیر قوتِ شر پر غالب ہے بلکہ اس  
کے مقابلے میں صرف اس کی بھلائی کا پہلو رکھ دیا۔

وَعَلَمَ اَدَمَ اَسْمَاءَ كُلَّهَا شَمَ عَرْضَهُمْ  
اوْرَآدمَ كُوْسَبَ (چیزِ دُن کے) نَامَ تَبَادَيْنَ۔ پھر ان  
عَلَى الْمَلَكَةِ فَقَالَ اَنْبَثْرَنِي بِاسْمَاءَ  
چیزِ دُن کو فرستوں کے روبرو بیش کر کے فرمایا کہ اگر تم  
رَأَيْنَهُ دُنَوْسَ میں اپنے ہو تو نہم گو ران چیزِ دُن کے) نَامَ تَبَادَ

هُوَ لَكُمْ اَنْ كَنْتُمْ ضَدَّ قَيْنَهُ  
(اسلام میں سُنّہ تقدیر نے دوستم کی عملی مگر اہمیاں پیدا کر دی تھیں، کچھ لوگ  
مسکلہ تقدیر کے لئے اعمال و عبادات کو اس لئے چھوڑ بیٹھنے تھے کہ دوسری وجہت جو بھی

تقدیر میں لکھی جا پہلی ہے وہ تو لازمی طور پر ہے کی اس لئے اعمال و عبادات کے کیا فائدہ، لیکن فی الواقع اقبال  
نے بتایا کہ یہ خیال انسان کے عملی شرف کو کھو دیتا ہے اور اس کو نہاتات و جہادات کی صفت میں کھڑا  
کر دیتا ہے)

پابندی تقدیر کہ پابندی احکام؛ یہ مسکلہ مشکل نہیں اسے مرد خر دیں  
اک آن میں سو بار بدل جاتی ہے تقدیر ہے اس کا مقلد ابھی ناخوش، ابھی خود مند

کے تقدیر کے پابند نہیں تھے وہ جہادات موسیٰ فقط احکامِ الٰہی کا ہے پابند  
 (پچھے لوگ ہر قسم کے رذدانہ اور اپاشاذا افعال کرتے تھے اور سمجھتے تھے کہ میثیتِ ایزدی نے ہم کو ایسا  
 کرنے پر مجبور کر دیا ہے، خواجہ حافظ کے فلسفہ لذت پرستی کی بنیاد اسی تحلیل پر ہے یہی  
 مرار دز ازال کا سے سمجھنے رندی لفڑو دند ہر آں قیمت کیاں جا شد کم و افزون سخا ہدشہ  
 بودا سے ناصح و برد رکھ کشاں حضرت گیر کار فرماے قدر سکیتند این من حپ کنم  
 (لیکن ڈاکٹر اقبال نے ایک رکھ میں جو خدا اور الہیں کے درمیان ہوتا ہے اس خیال کی غلطی ثابت  
 کی ہے، الہیں کہتا ہے) ۷

۱۔ اسے خدا کے کن فکاں مجھ کو نہ تھا کم سے بیر آہ وہ زندانی نزدیک و درود دیر و زور  
 ۲۔ حوت استکبار تیر سے سامنے نکن نہ تھا اں مگر تیری میثیت میں نہ تھا میرا بحود  
 (اس کے بعد خدا نے فرستوں کی طرف مخاطب ہو کر اس خیال کی غلطی ثابت کی ہے)  
 ۳۔ پستی فطرت نے سکھلائی ہے یہ حجت اسے کہتا ہے تیری میثیت میں نہ تھا میرا بحود  
 ۴۔ شے رہا ہے اپنی آزادی کو مجبوری کا نام ظالم پنے شعلہ سوزاں کو خود کہتا ہے دود  
 غرض اس قسم کے اور بھی بہت سے سائل ہیں جن پر ڈاکٹر اقبال نے شاعرانہ انداز میں سمجھ کی ہے  
 اور اگر ان سب کو جمع کیا جائے تو ایک نیا علم کلام مرتب ہو سکتا ہے، بالخصوص رموزی بے خودی ہیں انہوں  
 نے خاص طور پر اسی قسم کے مسائل کی تشدیح کی ہے مثلاً سب سے پہلے انہوں نے یہ ثابت کیا ہے  
 کہ جب تک تمام افراد باہم منضم و مغم ہو کر ایک متحده قوتیت کی شکل نہ اختیار کر لیں اس وقت تک فرد  
 و قوم دونوں کا نظام ابتر رہے گا ۸

|                               |                            |
|-------------------------------|----------------------------|
| فرد می گیرد زیست ہسترام       | بُلْت از افزاد می یابد نظم |
| فرد تا اندر جماعت گم شود      | قطرہ و سوت طلب قیام شود    |
| لقط چوں از بیت خود بیرون نشست | گوہ پریموں ہجیب خود شکست   |
| برگ بہرے کر نہال خوش ریخت     | از بماران تار امیش گیخت    |

اور پیغمبروں کا کام اسی رشتہ اتحاد کا مستحکم کرتا ہے، اگرچہ قدرتی اہم ترین ضروریات کی بنا پر ایک ناکمل قویت کا وجود بہیشہ سے رہا ہے تاہم جب تک کسی پیغمبر نے قویت کے اس نظام کو مستحکم نہیں کیا، اس وقت تک قویت کے اصلی جوہر ظاہر نہیں ہوتے، اسی قسم کی قویت کو ایک قافلے سے شبیہ سکتے ہیں جس کے افراد میں باہم اتحاد تو ہو جاتا ہے، لیکن اس اتحاد کو مکمل نہیں کہہ سکتے ہے

|                              |                         |
|------------------------------|-------------------------|
| خیمه گاہ کاروان کوہ و جبل    | مرغ زار و دہن دھراویں   |
| سشت و بیجان تار و پود کار او | تاکشودہ غنچہ پنداری او  |
| لود سیدہ سبزہ خاکش ہنوز      | سرخون اندر رگ تاکش ہنوز |

پیغمبروں کی بیعت سے پہلے فرد و قوم میں اسی فتنم کا ناقص ارتباط ہوتا ہے، لیکن جب کوئی پیغمبر بعوث ہو جاتا ہے تو اس ناقص ارتباط کو مکمل کر دیتا ہے اور یہیں سے قوی ترقی کا دُور شروع ہوتا ہے

|                          |                               |
|--------------------------|-------------------------------|
| نا خدا صاحب دلے پیدا کند | کر فنا نے نفت انشا کند        |
| رشتہ اش کو پنک دار و سرے | پاراے زندگی را ہمگرے          |
| گلستان روشن دوڑ پیدا کند | تازہ انداز نظر پیدا کند       |
| از لفظ او ملئے مسئلہ پند | بر جہد شور افگن وہنگا مرد پند |

یک شر مے انگند اندر دش شعلہ دگیسہ می گرد گلش  
 لیکن پنیر جس قوتیت کو پیدا کرتے ہیں اس کے چند بنیادی اصول ہوتے ہیں جن میں سب سے مقدم  
 چیز توحید ہے ہے

بندہ از پاک یہ بندہ را از خداوند ای رباید بندہ را  
 گویش تو بندہ دیگر نہ نیں بستان بے زبان کمتر نہ  
 تاسوے یک مدعا عالیش میکشد حلقة آئین بیانش میکشد

کیونکہ اس توحید سے اور تمام تفرقے بیٹ جاتے ہیں، اور قوتیت کا پر کا صرف ایک نقطے پر گردش کرنے  
 لگتا ہے

اسو از توحید احمد مے شود خلیش فاروق دا بودر مے شود  
 دل مقام خلیش و بیگانگی است شوق راستی زہم پیاگنی است  
 بنت از یک رنگ دلماستہ روشن از یک جلوہ این سینا تے  
 با وطن والستہ تقديریم بنس ب بنیاد تعمیر اعم  
 اصل بنت در وطن دیدن کہ چہ باد و آب د گل پرستیدن کہ چہ

ای قسم کے اور بھی بہت سے مباحث اس مختصر سی مثنوی میں موجود ہیں جن پر قصہ دمضا میں لکھے  
 جاسکتے ہیں ۔

# إقبال کی علمیم

از

ڈاکٹر سید ظفر الحسن

ستراتی بس ہوئے ہندوستان کی اسلامی فضائیں ایک آواز گرنجی جس سے زمین اور آسمان بھر گئے۔ اس آواز کا مئیع حلی گردہ تھا۔ سرستید نے اس شور قیامت کے ساتھ مسلمانوں کو خواب غفلت سے جگایا کہ درود یا رگونج اُسٹھے اور ہندوستان کے عالم اسلام میں ایک ہیجان عظیم پیدا ہو گیا۔

مسلمانوں کے ماضی و حال کو دکھ دکھ کر سرستید کی آنکھوں سے خون کے آنسو سنتے تھے اور ان کے استقبال پر نظر کر کے سرستید کی زبان اور قلم تنبیہ اور تنبیہ اور تبراؤ زندگی کا تلاطم پیدا کر رہے تھے۔ پہلا شخص جس نے سرستید کا پیغام شعر کے سانچی میں ڈھالا دہ حالی تھا۔ حالی نے مسلمانوں کے ماضی و حال کا ایسا نقشہ کھینچا اور ایسے درد دل کے ساتھ اس دوستان کو بیان کیا کہ شر کی تایخ اس کی نظر سے خالی ہے دوست اور دشمن سب نے گروں ڈال دی اور حالی اسلام کا سب سے بڑا قومی شاعر مان ریا گیا۔

لیکن سرستید کا پیغام ابھی اجھا می تھا۔ انہوں نے تو کچھ کیا وہ یہ تھا کہ قوم اس قابل ہو جائے کہ اپنی حالت کو سمجھے اور حالات کو سمجھے اور پھر پہبھی سمجھے کہ اس کا مستقبل کیا ہونا چاہئے۔ اس

ستقبال کی تفصیل ابھی باقی تھی۔

دشخُض جس نے اس احوال کی تفصیل کی جس نے ماہنی سے استقبال کی طرف نگاہ کو پھیرا دو اقبال ہے۔ اقبال نے اس جوش و خوش اور اس ولولہ اور امنگ کے ساتھ زبانِ شعر و ادب میں اس مضمون کو ادا کیا کہ یہ اس کا حصہ ہو گیا ہے جو اسے حال کا شاعر تھا، اقبال ہما سے استقبال کا شاعر ہے۔

ہندوؤں اور میسیا یوں کی تعلیم یعنی نقی خودی مسلمانوں میں پھیل گئی تھی۔ تصوف و رازدا نے ان کے ہاتھ پریشل کر دیئے تھے۔ نقی خودی کی بدولت وہ اپنی ہی الفرادی خودی میں شکر کر رہ گئے تھے۔ اقبال نے بتایا کہ سرچیات نقی خودی میں نہیں بلکہ خودی میں مضر ہے۔ یہ کافی خودی کا نکھر ہے۔ خودی پیدا کر۔ یہی خودی ہے جو ایک اعلیٰ تر خودی یعنی سبی خودی میں لے جائیگی۔ اور تو الفرادیت سے بچل کر اجتماعیت میں آجائے گا۔

یہ تمام مقامات اقبال نے خود ملے کیئے۔ آغازِ شعر میں وہ نقی خودی اور وحدت و جوہ میں مبتلا تھا پھر اس پر خودی اور وحدت و جوہ کا بھیہ کھلتا ہے۔ اور آخوندہ سبی خودی پرستی ہو جاتا ہے۔ اقبال کی عظمت کا یہ ثبوت ہے کہ وہ جس جس مقام سے گرتا ہے۔ ایک عالم کے عالم کو ٹھیک ساتھ لے جاتا ہے۔ جب وہ نقی خودی کا راگ گارہا تھا۔ لوگ اُسے الاپ رہے تھے جب اس نے خودی کا ڈنکا بجا یا ہر ساز سے یہی آواز آئے لگی۔ اب جب کہ اس نے بیخودی یعنی للہیت اور قوم پرستی کا آوازہ بلند کیا سب اُسی میں آواز ملا رہے ہیں۔ آج مسلمانوں کا تمدن اور اُن کی سیاسیات پر رجہ فایت اقبال کے شرمندہ احسان ہیں۔

اور تو سارے سے تسلیم کے پریلوں نے چھا لیئے  
اک قسط میرا شارہ ہے اُن پرستدہ ریز  
بادلوں کی بستی پا گو جوں سے ٹکرانا ہوا  
ہر قدم پیغام ملتا ہے شارے سے مجھے  
کہہ رہا ہے عمر نہ کھا بے شک فضاناریک ہے  
نواگر میں سفر ہے راں نزک ط جائے گا  
آسمان سے اپر ٹلست بار بھی چھٹ جائے گا  
کر رہا ہے مائل منزل اشائے سے مجھے  
منزل مقصود یعنی سچ بھی نزدیک ہے  
چل رہا ہے بُش کرتا، نور براتا ہوا  
اور اس چھانی ہوئی ٹلست سے ہے گریم پیز  
پارہ ہاٹے نور بھوکی ٹلستوں نے کھا لیئے

اے مری پیارے ستارے اے مرے سچے فیق ! ذرۂ خاکی ہوں میں لیکن ہوں تیرا ہم طبق  
دیکھو امیری انکھ سے اوجل نہ ہو جانا کہیں  
لو اگر چاہے تو حاضر پیشہ ہے تیرے یئے  
پیری انکھیں نہیں ہیں نیز ہے تیرے لئے  
پیرے ہیں ہیں بیچو جو کو سوئں فنڈل لیکے چل  
نا خدا تو ہے یہ شی قتا پر ساحل سے کے چل  
تیرا درس نندگی میرا شریکِ حال ہے  
اے میرے روشن ستارے تو میرا قبائل ہے

# پیام اقبال اور قرآن کریم

از

پھوپھری غلام احمد پوریزی

با وجود یہ قرآن کریم میں باعتبار بلا غلت ہر وہ جس موجود ہے جو ایک بہترین شعر میں ہو تو چاہیے ۔

بار بار اس امر کی وضاحت کی گئی ہے کہ قرآن کریم شعر نہیں، رسول اکرم شاعر نہیں ۔

اوہم نے اس رسول کو شاعری نہیں سمجھا تھا اور نہ ہی یہ اس کے

شایان شان تھی یہ تو ایک فطرت کے جملائے ہوئے بدق کی یاد دہائی ہے

او کھلا کھلا قرآن را اور اس کا کام ہے ہے کہ (ہر ایں شخص کو جس (سخن)

میں نہ گی کی تڑپ موجود ہے فطرت کے اہل قوانین سے) الگا کرنے

اور نہ مانئے والوں پر (ان کی ہلاکت اور بر بادی سے پیشتر انا محبت

ہو جائے ۔

اس سے تہہ چل گیا کہ قرآن کریم کی رو سے بعض "شاعری" کیوں کسی بغیر کے شایان شان نہ تھی ۔ اور

ایک رسول کا پیغام شعر کی تمام لطائفیں اور زنگینیاں اپنے اندر رکھتے ہوئے کس طرح "شعر" سے مختلف ہوتا

ہے ۔ اس لئے کہ وہ پیغام جس کا سر شنبہ خدا نے حقیقی و قیوم کا علم از لی ہوتا ہے اس کی مایہ الائیا خصوصیت یہ

وَمَا عَلِمَنَّا الشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَكَهُ

إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُبِينٌ

لَيَسْنَ ذَكْرُنَا كَانَ حَيَّا وَيُحْيِي الْقَوْلُ

عَلَى الْكَادِيَّةِ

٣٦-٦٩

ہوتی ہے کہ وہ قوموں کے عروق مُردد میں خون زندگی دوڑا دیتا ہے۔ مردوں کی بستی میں صور اسرافیل، چینک دیتا ہے۔ یہی خصوصیت ہے جس کے لئے لوگوں کو قرآن کریم کی طرف دعوت دی جاتی ہے۔

یَا يَهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعْجِلُوْنَا اللَّهُ وَالرَّسُولُ اسے انسنے والوا اللہ اور اس کے رسول کی دعوت پر لیک کیا کار حجہ را دَعَ عَلَّمَ لِمَا يُحِبِّي كُجُونْ ۖ ۷۷

وہ تینیں اس چیز کی طرف بلانا ہے جو تمہیں زندگی نہیں ہے۔

شعر اور قرآن کے اسی نایاب فرق کو ایک دوسرا جگہ یوں بیان کیا گیا ہے۔ کہ عام شاعروں کی یہ  
حالت ہوتی ہے کہ:-

أَكَمْتُرَ أَنْهُمْ فِي كُلِّ قَادِيَّةٍ يُمُونُ - وہ یونی اوہر سے ادھر صحر اور دیاں اور دشت پیا نیاں کتے پھرتے  
ہیں اور ان کے قول فعل ہیں۔ قلب وزبان ہیں کبھی ہم آنکھی  
وَأَنْهَمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ -

نہیں ہوتی ہے۔

۲۴  
۲۲۵ - ۲۲۸

ظاہر ہے کہ جس شخص کے سامنے کوئی منزل مقصد ہو گی۔ زندگی کا کوئی سنتی ہو گا۔ اس کا ہر ایک  
قدم ایک خاص سمت ہیں اُٹھنے گا۔ اس کا رُخ ایک خاص قبلہ مقصد و کی طرف ہو گا۔ برعکس اس کے جس شخص  
کے سامنے زندگی کا کوئی مقصد نہ ہو گا۔ کوئی منزل مقصد و متعین نہ ہو گی۔ وہ شتر بے مدار کی طرح جد صرف نہ اٹھا گی۔  
چل دے گا۔ کبھی تخيلات کی اس حیین و جیل وادی ہیں۔ کبھی تصورات کے اس ہولناک اور بھیانک صحراء  
ہیں۔ مقصد پیش نظر محض گرمی سخن ہو گا۔ اور اس کی خاطر اکثر دیشتر بیہی کنایا پڑے گا کہ دل کچھ محسوس کرے  
اور زبان کچھ کرے۔ برعکس اس کے۔ ایک شخص کے سامنے زندگی کا ایک خاص مقصد ہے اور وہ مقصد بھی  
اپنا متعین کر دے نہیں۔ بلکہ وہ مقصد ہے جو قرآن کریم کا متعین فرمودہ ہے۔ کہ جس پر اس کا ایمان ہے۔  
ایمان کا تقدما ہوتا ہے کہ انسان اپنے قلب و ماغ۔ اپنے جذبات و افکار کو اس شے کے نابع رکھے۔

جس پر اس کا ایمان ہے۔ وہ سوچئے تو اس کی مدد سے۔ وہ سمجھئے تو اس کی روشنی میں۔ وہ دیکھئے تو اسی تو  
سے۔ وہ حقایق کو پر کھے تو اسی کسوٹی پر۔ اور قبول کرے تو اس کو جو اس کی رو سے قبول کئے جانے کے  
قابل ہو۔ اور رکھ رکھے تو اسی کو جو اس کے نزدیک فردواد ہو۔ اب اگر ایسا مرد میں اپنے خیالات  
کو۔ جو دراصل فرماں کریم ہی کے خیالات ہو نگے۔ زبان شعر سے ادا کرے۔ تو یہ شعراہ کے اس نزدیک  
ہیں آجائے گا جس کی استشنا قرآن کریم نے اس آیت میں فرمادی جو آیت مذکورہ صدر سے منصل ہے  
رَلَّا الَّذِينَ امْتَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ۔ مگر وہ لوگ جو ایمان لاتے ہیں۔ اعمال صالح کرتے ہیں اور اللہ کو  
کاذب کرُوا اللہ کثیراً۔ فَإِنَّهُمْ صَرُّقَا  
ہیں جب ان پر زیادتی کی جائے۔

اقبال اسی نظر میں شامل ہے اور شعر اور قرآن فتحی کی جن بلندیوں پر وہ پہنچ چکا ہے۔ ان کی رو سے بلا مبالغہ کہا جا سکتا ہے کہ عالمِ اسلامی نے آج تک ایسا شاعر نہیں پیدا کیا۔ لہذا اگر یہ درست ہے کہ کسی شاعر کے کلام میں عروجِ معنی کو بے نقاب دیکھنے کے لئے یہ ضروری ہے کہ پہلے ان جذبات اور احساسات کی نت تک پہنچا جائے جن پر اس کی شاعری کی اساس ہے تو بلا آنکھت کہا جا سکتا ہے۔ کہ اقبال کا کلام کا مخففہ بیجھ میں نہیں سہ سکتا جب تک قرآن کریم نگاہوں کے سامنے نہ ہو۔ جو اس سے زاویہ زنگاہ سے پایہ آتیاں کو دیکھے گا۔ وہ جہاں ایک طرف یہ محسوس کرے گا کہ قرآن کریم انسان کو ان بلندیوں تک اڑا کرے جانا ہے۔ دوسری طرف اس پر یہ حقیقت ہے یہی نکاشت ہو جائے گی کہ حضرت علامہ قرآن کریم سے پڑھ کے اہم حقائق اور ادق مسائل کو کس خوبصورت اور سلسلت سے اپس اپس ایک شیخ

لئے یہاں سے یہ بھی معلوم ہو گیا کہ ایک مسلمان اپنی روشن پارٹی کے ماتحت مجبور ہو جاتا ہے پر

عمل کر کے رکھ دیتے ہیں۔ یہاں پہنچ کر معلوم ہو گا کہ وہ کوئی شاعری ہے جس کے متعلق قرآن کریم نے کہا ہے کہ اس کا اتباع نہ گم کر دوگ کرتے ہیں (وَالشَّعْرَ أَعْيُّنُهُمُ الْغَاوُنَ <sup>۷۷</sup>) اور وہ کوئی جو اس منزل مقصود کے لئے پڑا را کا کام دیتی ہے جس کی طرف صراط مستقیم لے جاتا ہے۔ ایسا شاعر جس کے متعلق حضرت علامہ فرماتے ہیں:-

شاعر اندر سیہٹہ ملت چون دل ملتے بے شاعرے انبارِ گل  
سو زوستی نقشبند عاملے است شاعری بے سو زوستی ماننے ات  
شغرِ امقصود اگر آدم گری است شاعری ہم وارث پیغمبری است

اس مختصر سے مقالہ میں اتنی گناہ کہاں کہاں کہ میں حضرت علامہ کے نام و کمال کلام کا تجزیہ قرآن کریم کی، وہ سیہی میں کر سکوں۔ فرصت میں تو بعوہنہ تعالیٰ یہ بھی کہیں ہو سکے گا۔ اس جگہ صرف اس کے دو ایک گوشوں کو سامنے لانے کی کوشش کروں گا۔ اس سے میرے سامنے دو مقصد ہیں۔ ایک تو یہ کہ خود حضرت علامہ کے متعلق یہ معلوم ہو سکے کہ ان کا پیغام شاعری سے ما درا ہے۔ اور دوسرے یہ کہ ہماری قوم کے نوجوانوں کو۔ کہ جن کے سامنے ہم نے کہی قرآن کریم کھوں کر نہیں رکھا۔ یہ نظر آجائے کہ قرآن کوئی ایسی کتاب نہیں جسے ہم دوڑھاضرہ کی حکمتی ہوئی تہذیب۔ اور دیکھتے ہوئے فلسفہ کے سامنے لانے سے شرما ہیں۔ بلکہ یہ کہ انسان علم و عقل کی جن بندیوں پر چاہے پہنچ جائے۔ قرآن کریم وہاں سے بھی دس قدم آگے نظر آئے گا۔ یہ ہے نیز مقصد۔

حکایتِ قدرِ آن یا رونواز کشم بایں فسانہ مگر عمر خود دراز کشم

اگر کوئی شخص قرآن کریم کی بنیادی تعلیم کو دو نقطوں میں بیان کرنا چاہے تو وہ نہایت اطمینان سے کہہ سکتا ہے کہ قرآن جو پیام نور انسان کو دیتا ہے وہ ہے لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ اس کلمہ کے دو حصے ہیں۔ ایک سلبی (Negative)۔ یعنی اس امر کا لقین۔ اس حقیقت کا اعتراض کو دنیا میں کوئی طاقت ایسی نہیں جس کے سامنے جھکا جائے جس کی غلامی اختیار کی جائے۔ جسے آقا تسلیم کیا جائے۔ جسے اپنی حاجات کا قبلہ مقصود سمجھا جائے۔ یعنی کاپلو ہے۔ تحریکی پہلو ہے یعنی جو کچھ پہلے ذہن میں موجود ہے اسے مٹا دینا ہو گا۔ مٹلا دینا ہو گا۔ جب زین یوں صاف ہو جائے۔ تو پھر اس پر ایک نئی عمارت تعمیر ہو گی۔ پھر ایجادی پہلو (Affirmative Side) آئے گا۔ تمام قوتوں کے انکار کے بعد اس امر کا اقرار آئے گا کہ ہاں ایک قوت ایسی ہے جس کی غلامی اختیار کرنا ضروری ہے۔ جس کے سامنے جکننا زیبیا ہے اور جسے آئندہ کہتے ہیں۔ تمام قوتوں کو راستہ سے ہٹا کر یوں خدا اور بندے کا بارہ راست تعلق پیدا کر دینا۔ یہ ہے قرآن کریم کی تعلیم۔ دنیا میں اس تعلیم کو سب سے پہلے ایک منضبط شکل میں پیش کرنے والے حضرت خلیل اللہ تھے۔ ان کی حیات مقدسہ کا یہ اہم واقعہ سب کو معلوم ہے کہ کس طرح انہوں نے اپنی قوم کے صنکدھ کے تمام بیتوں کو پہلے توڑا اور اس کے بعد خدا نے واحد کی طرف وعوت دی۔ پہلا قدم لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ اور اس کے بعد راَلَّا اللَّهُ۔ جب تک مکان خالی نہ ہو۔ نیا مکین اکرنا میں بنتا۔ اس حقیقت کے متعلق حضرت علامہ فرماتے ہیں۔

صنکدھ ہے جہاں۔ اور مرد حق ہے خلیل۔ یہ نکتہ وہ ہے جو پوچھیا گی لاَ إِلَهَ میں ہے۔  
اسی لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کی تفسیر سورہ بقریں یوں آئی ہے:-

فَمَنْ يَكْفُرْ بِالنَّطَائِحُ وَمَوْمِنُ بِاللَّهِ | جو شخص برکش قوت کا انکار کرے فقط ایک اللہ پر ایمان رکھتا ہے

فَقَدِ اسْتَهْسَنَ بِالْعَرْوَةِ الْوُطْقَىٰ لَا أَنْفَضَّا مَمْكَانًا | اس نے ایک ایسے ضبوط اسرائیل کو مقام لیا جو بھی ٹوٹ نہیں سکتا  
اسی کفر بالطاعت اور ایمان باللہ سے ایک شخص مسلم بنتا ہے۔

بیاکہ مثل خلیل ایں طسم درشکنیم کہ جزوہ ہرچہ دریں دیر دیدہ ام صنم است  
شک کے متعلق بالعوم یہ سمجھا جاتا ہے کہ کیسی پھر کی مورتی کے سامنے چک جانے ہی کا  
نام ہے۔ اور اس۔ لیکن قرآن کریم کی رو سے شک یہی نہیں۔ بلکہ اللہ کے سوا اور کوئی طاقت ہو۔  
اس کے سامنے چک جانے کا نام شک ہے۔ اور یہ قوتیں وہ بُت ہیں جن کی تعمیر کسی شگ نژاش کے  
ہاں نہیں ہوتی۔ بلکہ یہ خود زمین انسانی کے کارخانے میں ڈھلتے ہیں۔ ان کا سکن کوئی مندر نہیں بلکہ  
خود قلب انسانی ہوتا ہے۔ مال و اولاد کا بُت۔ غرفت و جاہ کا بُت۔ دولت و ثروت کا بُت۔ حکومت  
سلطنت کا بُت۔ ملک و سب کا بُت۔ اور نہ معلوم کون کون سے لات و منات اور کون کون سے  
جُل و غزے ہیں۔ جو ہرگز اس جملہ و مانع میں ترشتے رہتے ہیں جن کے سامنے کھڑا یہ کانپتا ہے،  
لرزتا ہے۔ گرگر کا تا ہے۔ سجدے کرتا ہے۔ مانع رکھتا ہے۔ یہ ہیں وہ بُت جن کے متعلق حضرت  
علامہ فرماتے ہیں ۔ ۔ ۔

رَهْمَةً دُرْكَعِيَّةٍ اَيْ پِيرِ حِرمٍ تَبَالِ رَا ہر زماں درستیں دار و خداوندے دگر  
یہ بُت انسان کی خواہشات کے پیدا کر دے ہوتے ہیں۔ اور یہ ہے شک کی وہ خوفناک اوہیاں کی  
گھاٹی جہاں سے پسپل کر انسان سیدھا ہاکت اور بر بادیوں کے ہولناک جہنم میں جاگرتا ہے۔ قرآن کریم نے  
اسی شک کے متعلق فرمایا ہے۔

أَقْرَعَ عَيْنَكَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَةَ هَرَوَاهُ وَ | کیا تو نے اس کو بھی وکیا جس نے اپنی خواہشات کو ہی اپنا عبود بنا لیا

اَخْذَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ۔ ۲۵

یہ ہے وہ جسے اللہ نے با وجوہ اس کے علم و عمل کے اسے بیدھے

راستے سے ہٹا دیا ہے

کہ علم کا تقاضا نہ کرو وہ حق و باطل ہیں استیاز کرنا۔ لیکن جب جذبات عقل پر غالب آ جائیں جب خواہشات و مانع پر قابو پالیں۔ تو پھر علم و عقل کبھی صحیح راستہ کی طرف رہنا ممکن نہیں کر سکتے۔ یہی وجہ ہے ایں جن کی وجہ سے انسان قدم قدم پر ٹھوک کھاتا ہے۔ فرماتے ہیں:-

می تراشند فکر ماہر دم خداوندے دگر رست ازیک بندتا افتاد در بندے دگر  
ایک زنجیر سے اس کا پاؤں نکالا جاتا ہے تو یہ دوسری ہیں الجھا لیتا ہے۔ ایک کی غلامی کا طوق اس کے گھلے سے اتارا جاتا ہے تو دوسرے کی غلامی کا طوق پہن لیتا ہے۔ حالانکہ جس رسول اکرم کی اہم ہونے کا یہ مدعا ہے ان کی بعثت کا مقصد ہی ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے۔

وَيَضْعَ عَنْهُمْ لِأَخْرَهُمْ قَالَ الْأَعْلَادُونَ | وہ انسانوں کے طوق و سلاسل اتارنے کے لئے سمجھا گیا ہے ان  
الْتِقَى كَانَتْ عَلَيْهِمْ ۖ ۲۶ | کے بوجھ پہنکے کر لئے کو۔ اور ان کے پاؤں سے زنجیر اٹوانے کیا ہے  
لیکن اس کی کیفیت یہ ہے کہ۔

مگر انساں بت پرستے بت گرے ہر ماں درستجوئے پیکرے

بَتَّ تَرَاسَى كَيْ نِيوجُورِ مَا زَطْرَحَ آذْرِي اِنْدَاخْتَ اَسْتَ | تازہ تر پرور و گارسے ساخت اسست

لہ تنہ عقل کیا کام کرتی ہے۔ اس کے متعلق پروفیسر جوڑ جس کا شمار ماہرین علم النفس میں ہوتا ہے اپنی کتاب "Guide to modern thoughts" میں لکھتا ہے:-

"عقل تو انسانی جذبات کی دوہی ہے۔ اس کا کام یہ ہے کہ ہماری خواہشات کے حصول کے لئے ذرائع بہم پہنچائے۔ اور جو کچھ ہم جذبات کے ماخت کرنا چاہیں اسکے جواز میں دلائل فراہم کروئے۔"

کا یہ از خوں رخیقین اندر طرب نام اوزنگ است وہم مک نسب  
بر سر ایں باطل حق پیسہ ہن تیغ لاموجدر لاکھو بزن  
پھر جب تک دماغ سے ان غیر خدا فی قوتوں کو نکالانہ جائے خدا کی حقیقت ذہن میں  
نہیں سہ سکتی جب تک لوح قلب صاف نہ ہو توحید کے نئے صروف و نقوش اس پر لکھنے نہیں جاسکتے  
فرماتے ہیں :-

بیان میں نکتہ توحید آ تو سکتا ہے تیرے دماغ میں تباخا نہ ہو تو کیا کہتے  
یہی منفی اور ثابت کے دو ٹکڑے ہیں جن کے جوڑ نے سے کلمہ توحید بن سکتا ہے جب تک آپ  
دوسرے آقاوں کو جواب نہیں دیتے کیمی نئے آقا کی غلامی اختیار نہیں کر سکتے۔ جب تک اس پر انی  
دنیا کو دریان نہیں کیا جاتا۔ جہاں تو کی تعمیر نہیں ہو سکتی جب تک اس زنگ کو اتارا نہیں جاتا۔ تکوار پر  
نہیں آب نہیں پڑ سکتی۔ روز میں ارشاد ہے :-

آتشے افر روز از خاشک بخوش شعلہ تعمیر کر کن از خاک بخوش  
اس کو زنگ رخیقہ یوں بیان کیا گیا ہے :-

شعلہ بن کر ہونک دے سے خاشک غیر اللہ کو خوف باطل کیا کہے نارت گر باطل ہی تو  
حق آنے سے باطل خود بخود فنا ہو جاتا ہے۔ اندھیرے کی فطرت ہی یہ ہے کہ جب چراغ آ جائے تو  
گھر چھوڑ جائے۔

قُلْ يَحَثُّ الْحَقُّ وَ ذَهَقَ الْبَاطِلُ | کہنے کہ حق کیا اور باطل غائب ہو گیا۔ باطل تو نہیں اس لئے  
إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ ذَهَوْقًا . ۱۸ | کہ فنا ہو جائے ۔

پھر یہ بھی دیکھیے کہ اس فروغ حق کے لئے کتنا کیا چاہیئے۔ فرمایا۔

ہو صداقت کے لئے جوں میں مرنے کی تڑپ پہلے اپنے پیکر خاکی میں جاں پیدا کرے پھونک ڈالے یہ زمین و آسمان مستعار اور خاکستر سے آپ اپنا جہاں پیدا کرے زندگی کی قوت پہاں کو کر دے آشکار تاہی چینگھاری فروغ جا دوں پیدا کرے حضرت علامہ کے کلام میں ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ ان کے الفاظ کے انتخاب میں جمال حسین شعریت "محظوظ ہوتا ہے۔ وہاں یہ تحقیقت بھی پیش نظر ہتی ہے کہ ان الفاظ کا استعمال بعض بڑے بیت گفتگو ہے۔ بلکہ غور سے دیکھنے سے علوم ہوتا ہے۔ کہ ان کے الفاظ بھی قرآن کریم کے مختلف خصائص کے آئینہ دار ہوتے ہیں۔ اگر میں اس لحاظ سے ان کے اشعار اور اشعار کے الفاظ کی تشریح کرنے لگوں تو ظاہر ہے کہ یہ سفینہ چاہیئے اس بھرپور احوال کے لئے، ہر چند جو چاہتا ہے کہ ایسا بھی ہو۔ تاکہ ان کے کلام کی عظمت پورے طور پر سامنے آجائے۔ لیکن عدم گنجائش مانع ہے۔ مثال کے طور پر۔ مذکورہ صدر اشعار کے پہلے شعر میں "صداقت کے لئے مرنے کی تڑپ" کا ذکر ہے۔ بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ یہ شوکت الفاظ شعر میں حرارت پیدا کرنے کے لئے ہے۔ لیکن حقیقت اس سے کہیں بلند ہے۔ نبی اکرم کے سامنے یہود وغیرہ بہت سی جمیں پیش کرتے۔ بحث و جدل کا لقاح ادا کرتے لیکن قرآن کریم نے سچے اور صحبوئے کی پہچان کے لئے ایک اور ہی معیار پیش کر دیا۔ اور چیز دے دیا کہ او اس کسوٹی پر پورے اُترو۔ فرمایا۔

فَتَمَّرَّ الْمُؤْمَنُ إِنْ كَنْتُمْ صَادِقِينَ | اگر تم سچے ہو تو ذرا سوت کی تمنا کر کے دکھاؤ۔ مرنے کی تڑپ پیدا کرو۔ یہ ہے صداقت کی پہچان ۹۲

ویکیھے۔ حضرت علامہ اس حقیقت کو ایک مصروع میں کس خوبصورتی سے بیان کر گئے ہیں۔  
دوسرے مصروع میں ”پیکر خاکی“ میں جان پیدا کرنے کے الفاظ آتے ہیں۔ لیکن ان کی تشریح کے لئے  
مجھے قرآن کریم کی روشنی میں پورے نظریہ ارتقاو (Theory of Evolution) کو بیان کرنا  
ہو گا۔ اس لئے اس مقام پر اس کی تفصیل سے اجتناب کرنا ہوں۔

اہل اتوہم کہہ رہے ہے تھے کہ کاکی تحریب کے بعد الٰہ کی تعمیر کی جائے جب آپ کہہ سکتے  
ہیں کہ آپ ایک قدم آگے بڑھتے ہیں۔ ذور حاضرہ۔ جو کسی اضطراب اور عدم اطمینان کا ذور ہے۔ اپنی  
ہر روش میں لاہی لا کا اصول اختیار کئے جا رہا ہے۔ اور اس تحریب کو جہادِ زندگی سمجھ رہا ہے جو انکے  
یونہض استہلاک (Destruction) ہے۔ تعمیر (Construction) نہیں۔ ذہبی مقصدات۔

اخلاقی اصول سوسائٹی کی سلسلہ روایات میں اسی سیلاب لائگی نذر ہو چکے ہیں۔ اور اس کے بعد الٰہ  
کی تعمیر کہیں شروع نہیں ہوتی۔ حالانکہ تحریب سے غرض ہی ایک نئی تعمیر ہوتی ہے۔ فرماتے ہیں۔

فنا کے نویں کرنا نہ شاخ و برگ و بر پیدا سفر خاکی شبستان سے ذکر کتنا اگر دان  
نہادِ زندگی میں ابتداء۔ انتہا۔ الٰہ پیامِ موت ہے جب لاہو ایک سے بیگانہ  
عصر حاضر کے تعلق اشناہ ہے۔

بالب شیشہ تہذیب حاضر ہے مٹے لاسے گر ساتی کے ہاتھوں میں نہیں پیا نہ الٰہ  
روس اہل لاس کے ہاتھوں میں سب زیادہ شدت سے گرفتار ہے۔ اشتراکوت کی بنیاد ہی نقی سے  
شروع ہوتی ہے۔ خدا کی نقی بکھیسا کی نقی۔ املاک کی نقی۔ ملکیت کی نقی۔ حکومت کی نقی (الیمنی کیونکہ  
کے انتہائی دو میں اسیں زندگی کی نقی۔ تدبیر نماز کی نقی۔ اس میں شہنشہیں کو بعض چیزوں کی نقی بھی

ضروری۔ لیکن بعض نقیٰ سے تو کام نہیں چل سکتا۔ نقیٰ کے بعد اثبات کی بھی تو ضرورت تھی۔ تو تہات کو چھوڑ دیئے تو حقائق پر تو ایمان لائیے۔ اس تفریط ( Extremism ) اسی کیسے کفر والکار اہم کا نتیجہ ہے۔ کہ دنیا بھر میں انقلاب پیدا کر دینے کے مدعی خود اپنے اصولوں میں اس قدر محبت سے انقلاب پیدا کئے پہلے جا رہے ہیں کہ باریک بین نگاہیں دیکھ رہی ہیں کہ کچھ مقصود کے بعد وہ پھر وہیں پہنچ جائیں گے جہاں سے چلے تھے۔ روس کے متعلق ارشاد ہے۔

کر دہ ام اندر مدقق اتش نگہ لاسلاطیں۔ لا کلیسا۔ لا ایم  
 فکر او در تند باد لا بس اند مرکب خود را سوئے الہ زاند  
 آبیدش روزے کے کہ از زور بجنوں خوش رازیں تند باد آرد پرول  
 در مدقق ام لانیا ساید چیات سوئے الامی خبر اند کائنات  
 لا و الہ ساز و بگ بہت اں نقیٰ بے اثبات مرگ بہت اں  
 دوہی صفحے پہلے ہے ۔

نکتہ می گویم از مردان حمال اُستاں را الہ جلال۔ الاجمال  
 لا و الہ احتساب کائنات لا و الہ فتح باب کائنات  
 ہر دو تقدیر یہاں کاف و نون حکمت از لازاند از الہ سکون

اس آخری صریح کو غور سے دیکھئے۔ جب تک تو میں لا کے بھر جان ہیں رہتی ہیں عدم سکون و فقدان طانیت کے گرداب ہیں چکر کھاتی ہیں کسی محکم چیان پر ان کا قدم نہیں جلتا۔ اس ج ایک تظریق قائم ہوتا ہے دنیا میں شور مجھ جاتا ہے کہ بس وہ مدد و امداد آگئیا جس سے تمام دنیا کے دکھ درودور ہو جائیں گے۔ ابھی

چار قدم بھی اس کی روشنی میں نہیں چلنے پاتے کہ معلوم ہو جاتا ہے کہ جسے تباہی بھروسے تھے وہ زار ہے۔ جسے حشیشہ حیوال تصور کئے پہنچتے وہ سراب ہے۔ اُسے ڈھادیا جاتا ہے اور پہلے کی طرح ایک اور فریب تیار کر لیا جاتا ہے۔ دو چار قدم اس کی روشنی میں چلتے ہیں۔ پھر انہیں میں ٹاک ٹویال مارنے لگ جاتے ہیں وَلَمَّا آتَاهُمْ مَوْعِدَنَا فَرَيَيْهُمْ ۚ وَإِذَا أَظْلَمُمْ عَلَيْهِمْ قَاتِلُوا رَبَّهُ جب ذرا بھلی کی چک پڑتی ہے تو اس میں دو قدم حل لیتے ہیں۔ اور جب وہ روشنی غائب ہو جاتی ہے تو پھر کھڑے ہو کر آسمان کی طرف تکنے لگ جاتے ہیں۔ یہ ہے متذبذب زندگی کا وہ ہبہ نم جس میں آج ساری دنیا گرفتار ہے۔ اور نتیجہ ہے اس إِلَّا كَمْ نَهْوَنَّ کے نہ ہونے کا۔ اس علی شرک کا۔ قرآن کریم میں ہے۔

وَمَنْ يُشَرِّكُ بِاللَّهِ فَكَانَتْ أَخْرَى مِنْ  
جواند سے شرک کرتا ہے اس کی حالت یوں سمجھئے کہ گویا وہ آسمان  
الشَّمَاءُ - قَاتَلَهُ الظَّلِيلُ وَأَنْهَى  
کی بندیوں سے زمین کی پیتوں پر گرا۔ یا جیسے رمغی کے چوڑے کی  
کوئی (عقابی پنجوں والا) پرندہ اپک کر لے جائے۔ یا جیسے تندو  
تیز ہوا کے جھوٹکے (پرکاہ کی طرح) اسکے سی دور دراز مقام پر  
پھینک دیں ۰

بِرِ الرِّبِّيْجُ فِي مَكَانِ سَعْيِقِ -

۲۲

گویا اس نظام کا مرکز تقلیل گم ہو جاتا ہے جس میں لاہی لا ہو۔ إِلَّا نَهْوَ۔ وہاں حرکت ہی حرکت ہوتی ہے۔ سکون نہیں ہوتا۔ کہیں جم کر کھڑے ہونے کی ہدایت نہیں ملتی۔ اسی لئے فرماتے ہیں کہ۔  
بخود خریدہ و سکم چوں کو ہساراں زی مزی چوں خس کہ ہوا تند و شعلہ بیباک است  
اس تعمیر کا سبق وہ ملت اسلامیہ کے ان لوگوں کو دیتے ہیں جو علمی کی وجہ سے اس قسم کی نفعی کی  
طغیانیوں میں بھے چلے جا رہے ہیں۔

کہنہ را درشکن و باز تعمیر خیر دام ہر کہ در در طریق لاماند۔ پہ الاز سید  
اور ان مسلمانوں کو جو۔ ہزار ہزار تسلیح پڑھنے کے باوجود۔ لا الہ۔ الا اللہ۔ کے معنی نہیں سمجھتے۔ پھرے  
بیہ بھولا ہو اب حق یادو لاتے ہیں کہ

کافر اول آوارہ دگر بارہ باو بند بر خوش کشادیدہ واخ غیر فرد بند  
دیدن دگر آموز ندیدن دگر آموز

پھر سے سمجھ کے لا کمال کمال استعمال ہو گا اور لا کمال سے شروع ہو گا ہے  
جب تک انسان لا کے عینور میں رہتا ہے۔ وہم و قیاس آرائیوں کا تختہ مشق بنا رہا ہے۔  
اور آپ سمجھ سکتے ہیں کہ اس تذبذب اور گماں میں قلب انسان کس جہنم میں رہتا ہے۔ اطمینان و سکون  
یقین میں ہے۔ اور یقین پیدا نہیں ہو سکتا جب تک اس سلبی لا کے بعد ایجادی ایسا نہ آجائے۔ اس  
کیفیت کے متعلق فرماتے ہیں کہ

خدا نے لمبی کا دست قدرت تو زپاں تو ہے یقین پیدا کر اے غافل کہ مغلوب گماں تو ہے  
میں خدا نے لمبی کا دست قدرت کیسے نہتا ہے! اس کی تفسیر دیکھنی ہو تو قرآن کریم میں واقعہ بدر  
دیکھتے۔ کہتے ہیں کہ وائلو کی لڑائی نے یورپ کی تاریخ بدل دی۔ لیکن جن کی نگاہیں دُورس اور  
دقیقہ شناس دانچ ہوئی ہیں ان کے سامنے یقینیت بے نقاہی۔ کہ بدر کی لڑائی نے دنیا کی تاریخ  
بدل ڈالی۔ اگر اس وقت خدا نکر دہ مسلمان مجاہدین کی وہ بھی بھر جاگت جو اونٹوں کی سپلیاں اور جو روں  
کی ٹنیاں لے کر سرکفت میداں ہیں اگئی بختی کیمیں ضائع ہو جاتی۔ تو آج دنیا پر تو ہم پستی کے گھناؤ نے  
بادل منڈار ہے ہوتے اور کوئی نہ جانتا کہ علم و عقل۔ شعور و ادراک۔ حکمت و فلسفہ کیا شے ہے۔ اور کوئی

نہ پچانتا کہ اس دنیا میں صحیح پوزیشن کیا ہے۔ آج نہ اقبال ہوتا نہ اقبال کے یہ قلب و دماغ میں جو چک پیدا کر دیتے وائے حقائق اور روح میں بریق تپاں بن کر دوڑ جانے والے شعر ہاں ا تو اس بدر کی لامائی میں جبکہ تین سو بارہ۔ بظاہر یہ کیس و بے سیں مسلمانوں کا مقابلہ قوت اور سامان کے ہجوم کے ساتھ تھا۔ مونین کے دست و بازو خدا کے ہاتھ بنے۔ فرمایا کہ:-

فَلَمَّا قُتُلُوا هُمْ - وَلِكُنَ اللَّهَ قَتَلَهُمْ - تم نے ان شہنوں کو قتل نہیں کیا بلکہ اللہ نے قتل کیا ہے۔ تم نے وَمَا رَمَيْتَ رَدْرَمَيْتَ - وَلِكُنَ اللَّهَ تیر اندازی نہیں کی بلکہ وہ تو اللہ نے کی ہے۔ تکاریں ہماری تھیں اور ان میں بھلیاں ہمارے غضب کی کوندرہی تھیں۔ تیر تھارے سے تھے اور ان کی آیوں کے ساتھ تھا نہیں ہماری پڑت رہی تھیں۔

۶۷

یہ تھے وہ دست و بازو ہم کے متعلق فرمایا کہ ہے کوئی اندازہ کر سکتا ہے اس کے زور یا رُو کا لگاہ مرد ہوں سے بدل جاتی ہیں قدریں لیکن بُرکس یقین کے بوجو شخص مغلوب گماں رہتا ہے۔ جو ایمان حکم کی بجائے تذبذب و وساوس میں ال جما رہتا ہے۔ اس کی ناہم محنتیں اکارت جاتی ہیں۔ تمام کوششیں ضائع ہو جاتی ہیں۔ تمام ساز و سامان۔ تمام جیوش و عساکر۔ دھرے کے دھرے رہ جاتے ہیں۔ بعدینہ جس طرح کا شپت ہو سے ہاتھوں سے گولی حملانے والا اپنا کارتوس بھی ضائع کر دیتا ہے۔

فَمَنْ يَكْفُرُ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبَطَ عَمَلَهُ۔ ۱۵۱ جس نے ایمان و یقین سے انکار کیا۔ تو اس کے تمام اعمال ضائع ہو گئے لیکن جب اس میں ایمان پیدا ہو جائے تو پھر انہی بازوؤں کی پرواز حدود فراموش اور انہی ہاتھوں کی قوتیں وسعت نا آشنا ہو جاتی ہیں ۔

جب اس انگارہ خاکی میں ہوتا ہے تین پیدا  
تو کر لیتا ہے یہ بال و پر روح الائیں پیدا  
قرآن کریم میں انہی لوگوں کے متعلق ہے کہ:-

جب انسان میں ایمان و تقویٰ کی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے۔ تو پھر اس کی نگاہ کا زاویہ بدل جاتا ہے۔ وہ پہرشے کو ایک نئے انداز سے دیکھتا ہے۔ اس کی آنکھ پر کسی خارجی اثر کا نگین حشیش نہیں ہوتا۔ گویا وہ ہر ہیز کو اپنی نگاہ سے دیکھتا ہے۔ یہاں پہنچ کر حضرت علامہ فرماتے ہیں۔

میان آب و گل خلوت گزیدم  
زاف لا طون و شارابی بریدم

نگردم از کسے دریوڑہ چشم  
جمال راجزہ چشم نخود ندیدم

قرآن کریم نے عکس کی جو تعریف کی ہے۔ وہ یہی ہے کہ علم اپنے شمع۔ لبھر۔ اور قلب کی شہادت سے حاصل ہوتا ہے۔

لَا تَقْنُثْ مَالَكِيْنَ لَأَفَ يَهُ عِلْمٌ رَّانَ السَّمَمُ دَأَبَ  
جِلْ حِيزْ كَانَتْهِيْنَ عَلَمَنَهُ بَوَاسَ كَكَهُ بَيْهِيْتَ لَگُو - يَا دَرَكَهُ بَسَعَ بَهْرَ  
وَالْفَرَادَ كُلُّ أَوْلَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْلُوْلَأَ -  
أَوْ قَلْبَهُ بَهْرَ أَيْكَ كَيْ بَا بَتَهُ بَيْسَشَ بَوَگَيْهُ

قلب سلیم کو بھی ایں کرتا تھا۔ اس کے بعکس ان فرائع سے کام نہ لیتے وانے کو قرآن کریم نے جسمی قدر دیا ہے۔ وہ لوگ کہ جو

لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا۔ وَلَهُمْ  
أَعْيُنٌ لَا يُبَيِّنُونَ بِهَا۔ وَلَهُمْ أَذْنَانٌ  
رَكْتَهُنَّ بِهَا۔ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا۔ اولیٰکَ  
ہیں لیکن ان سے سنسنے کا کام نہیں لیتے ہیں تو بالکل مُذہور ڈنگر  
بکل ہمُّاَضَلَ -

لیکن نے علم کے متعلق یہی نظریہ استقرار پیش کیا اور یورپ کی کایا ملپٹ دی۔ اور قرآن کریم نے چودہ سو  
میں پیشتر علم کی یہی تعریف بیان فرمائی۔ لیکن قرون اولے کے بعد مسلمانوں نے اسے خلاف اور معاکر  
اوپنے اوپنے طاقوں میں نہایت ادب و تفہیم سے رکھ چھوڑا اور خود انہوں کی طرح دوسروں کی لکڑی  
کے سہارے چلتے گئے۔ کہ وہ گڑا ہے میں گرے تو یہ بھی ساتھ ہی جائیں۔

ہاں! تاحضرت ملامہ علم کی اسی قرآنی تعریف کے متعلق فرماتے ہیں کہ "جہاں اُجڑ جس پم خود نہ دیدم  
اسی پم خود" کے متعلق ضرب کلیم میں ہے۔

دیکھے تو زمانے کو اگر اپنی نظر سے افلک منور ہوں تیر سے نور سحر سے  
خورشید کرے کسی خنیا تیر سے نہ رہے ظاہر تیری تقدیر ہو سیما نے قر سے  
دریا متسلا طم ہوں تیری مویج گھر سے شرمندہ ہو فطرت تیر سے اعجاز ہنر سے

لہ اسلام کو عقل و بصیرت کے خلاف کرنے والے زیادہ نہیں تو انہی دو ایک آیات پر غور فرمائیں اور دیکھیں کہ ایسا  
نہ ہب کبھی علم و بصیرت کے خلاف ہو سکتا ہے!

اخیار کے افکار و تجسس کی گدائی

کیا بچھ کو نہیں اپنی خود میں تک بھی رسائی

یہ ہے جہاں کو اپنی نظر سے دیکھتا ہے کیفیت پیدا ہو جائے تو پھر دیکھیے کہ آپ کی دنیا میں کیا تحریر انگیز انقلاب پیدا ہو جاتا ہے نگہ کے بدل جانے سے ہر شے کی نوعیت بدل جاتی ہے۔ دنیا کا نقشہ بدل جاتا ہے۔ اشیا کی قیمتیں بدل جاتی ہیں۔ اور قرآن کریم کے الفاظ میں۔ یکوم تبدل الْاَكْرَبُ عَيْنُ الْاَكْرَبِ  
وَالشَّهْوَاتِ یہ زمین بدل جاتی ہے۔ یہ آسمان بدل جاتا ہے۔ فراتے ہیں۔

یخوذ نگر انگر ہائے جہاں چھی گئی گئی  
اگر لگا و تو دیگر شود جہاں دگر است

چاہو بیدنامہ میں ہے۔

ایکہ نہ نزل رانی دافی زرہ۔ قیمت ہر شے ز اندازِ نگہ

نور دیگر شو۔ جس سال دیگر شود۔ ایں زمین و آسمان دیگر شود

یہی وہ لگا ہیں ہیں جن سے قبول کی تقدیر میں بدل جاتی ہیں۔ اور یہی وہ لگا ہیں جو بدختی سے ہماری قوم کے نوجوانوں سے چھپن چکی ہیں۔ جسے وہ بیغم خویش اپنی لگا ہیں سمجھتے ہیں۔ وہ اپنی نہیں ہوتیں۔ دوسروں کی مستعار ہوتی ہیں۔ یہی وہ متارع گرال بہا ہے جس کے چھپن جانے پر ہر رونے والی آنکھ روئی ہے۔ اور ہر تر ٹپنے والا دل تڑپتا ہے۔ یہی نوجوانوں کی "بے بصری" اقبال کو بھی لہو رُلاتی ہے۔ اور اس نے اپنے قلب و دماغ کے بہترین جوہر اسی جہاد میں صرف کرڈا ہے ہیں کہ کہیں کہ فرد و ملک گم گشته پھر نوجوانوں کو مل جائے۔

لیکن ہم میں کی "بے بصری خویش"۔ یہ اپنی آنکھ۔ اس وقت اپنی بنتی ہے جب یہ قرآن کی روشنی

میں اس آنکھ سے کام لے کے جس طرح آنکھ باہر کے نور پر وی روشنی کے بغیر بیکار ہے۔ دیدہ عقل قرآن کریم کے نور بین کے بغیر بالکل کوہ ہے۔ اسی کے متعلق بنی اکرم نے فرمایا ہے کہ موسن کی فراستے ڈر کر دہ خدا کے نور سے دیکھتا ہے۔ یہ خدا کا نور۔ قرآن کریم ہے۔ ایک مرد موسن دنیا کی ہر شے کو قرآن کی روشنی میں دیکھتا ہے۔ اس کے انکار و آزار اس کے تابع چلتے ہیں۔ اس کا علم و فلسفہ اس کی پیروی کرتا ہے۔ یہ ہے فرق ایک موسن اور غیر موسن حکیم ہیں۔ غیر موسن یا تو تنہا اپنی عقل کے زور پر چلتا ہے اور قدم قدم پر محوکوں کھاتا ہے یا دوسرے انسانوں کے پچھے پھیپھی۔ قدم بقدم چلتا ہے کہ اگر وہ جہنم کا راستہ اختیار کئے ہے تو یہ بھی وہیں پہنچے گا۔ عکس اس کے ایک حکیم موسن اپنی عقل فرخہ سے قرآن کریم کی روشنی میں کام لیتا ہے۔ اور چونکہ وہ روشنی خدا سے علیم و خبیر کی عطا فرمودہ ہے۔ اس لئے وہ اشیاء کی حقیقتوں کو بے نقاب کر دیتی ہے۔ اور انسان پھر کہیں لغزش نہیں کھاتا۔ یہ ہے وہ حصہ آلا جس کا ذکر پہلے گذر چکا ہے۔ اور جس سے محروم رہنے کی وجہ سے آج دنیا جہنم زار بن رہی ہے۔ اور یہ حصہ آلا۔ یہ خدا کے غیر مبدل قوانین۔ یہ فطرت کے اٹل حقایق۔ سو ائمہ قرآن کے دنیا میں آج اور کہیں نہیں ہیں۔ چونکہ حضرت علامہ کو معلوم ہو چکا ہے کہ قرآن کریم انسان کو کس قسم کی بصیرت عطا کرتا ہے۔ یہ لگا ہوں کس اوح تک پہنچا دیتا ہے۔ یہ قلب انسانی میں کیا کیا انقلاب پیدا کر دیتا ہے۔ یہ کس طرح اس کی ساری دنیا بدل دیتا ہے۔ اس نے جہاں کہیں وہ قرآن کریم کا ذکر کرتے ہیں تو وجدِ سرست سے جھوم اٹھتے ہیں۔ ان کے ایک ایک لفظ سے قرآن کریم سے عشق و محبت کی چاشنی بکھیتی ہے۔ وہ خود بھی اس میں جذب ہو جاتے ہیں اور دوسروں کو بھی جذب کر لیتے ہیں۔ مونیں فرماتے ہیں تو انہی دنی کے ایمیں تو چیخت۔ زیر گردوں ستر نکیں تو چیخت۔

اں کتابِ زندگیِ رہاں عکیم  
حکمتِ اولایزالِ است و قدم  
لشکرِ اس رازِ نکوینِ حیات  
بے ثباتِ از قوشِ گیر و ثبات  
حرفتِ اور اریب نے تبدیل نے آئیہ اش شرمندہ تاویل نے  
نوعِ اش اس را پیامِ خسیں  
حائل اور حتمہِ تلقیں میں

پھر اور سنئے

فاسِ گویمِ آنپسہ در دلِ ضمیر است  
ایں کتابِ نہیتِ چیزیں دیگر است  
چوں سلسلہ ناں اگر داری نظر  
دِ ضمیر خوش و دُرستِ رہاں نگر  
صدِ ہمانِ تازہ در آیاتِ اوست  
عصرِ ہمیڈہ در آناتِ اوست  
بندہِ موسن رُ آیاتِ خدا است  
ہر جہاں اندر براو چوں قباست  
چوں کس نگر و د جہاں نے در برش  
می و حمدِ رہاں ہمانے دیگر شش

دو چیزیں قابل غور ہیں۔ ایک "وضمیر خوش" اور دوسرے "عصرِ ہمیڈہ در آناتِ اوست" اس عصرِ ہمیڈہ کی خوبصورتی و مکہنے سے علاقہ رکھتی ہے۔ قرآن کریم کی آیات کو کھو لتے جائیے۔ جہاں اندر جہاں۔ زمانہ در زمانہ۔ ان کے اندر لپٹا ہوا ملے گا۔ قرآن کتابِ فطرت ہے یعنی جس طرح فطرت کی کوئی شے ایسی نہیں جو کسی زمانہ میں بھی جا کر یہ کہہ دے کر میں تمہارا ساتھ نہیں دے سکتی۔ اسی طرح قرآن بھی یہ بھی نہیں کہے گا کہ اس اب میں تھک گیا۔ جو کچھ نہیں سے اندر تھا سب باہر آ جکا۔ اب میں خالی بڑن ہوں۔ اب کسی اور زیر کی تلاش کرو۔ قطعاً نہیں۔ فطرت کی کسی چیز کو لیجئے۔ مثلاً پانی۔ یعنی حضرت آدم کے وقت میں لوگ اتنا ہی جانتے ہوں گے کہ اش سے پیاس کھبائی جاتی ہے۔ پیاس زیادہ سے زیادہ یہ کہ اس سے

نہایا بھی جاتا ہے۔ لیکن اس پانی کے اندر ہپنی ہوئی خصوصیتیں زمانہ کی عقل و علم۔ تجربہ و مشاہدہ۔ وحدت۔ بلندی کے ساتھ ساتھ یوں کھلتی گئیں جیسے وہ اس کی لہروں کے بیچ میں لہٹی ہوئی تھیں۔ آج و کچھے اس پانی سے کس قدر کام لئے جا رہے ہیں۔ کیا حضرت آدم کے وقت کے باقی میں یہ خصائص موجود نہ تھے؟ یا کیا دنیا آج یہ کہ سکتی ہے کہ پانی میں جو کچھ تقاضہ معلوم رکھا گیا ہے اور دنیا اپنے تجرباً کی جن بلندیوں تک چاہے اُڑتی چلی جائے۔ فطرت کی اشیاء ان کا ساتھ دیتی جائیں گی۔ اسی فضنا کو دیکھئے جو کل تک خالی سمجھی جاتی تھی۔ آج اس میں ایش کی امواج نے کیا کچھ کر دکھایا ہے۔ کیا آئیں پہلے موجود نہ تھا کیوں نہ تھا۔ اسی خلا میں لپٹا ہوا تھا۔ پھیپیدہ تھا۔ یہی قرآن کریم کی کیفیت ہے۔ زمانہ علم و عقل کی جن پہنائیوں تک چاہے بلند ہوتا چلا جائے۔ قرآن اس سے بھی آگے نظر آئے گا۔ جو رات آج سمجھے ہیں، نہیں سمجھ سکتی۔ اسے کل کی آنے والی نہیں۔ جو اگر تجربات و مشاہدات میں موجودہ نسل سے آگئے ہوں گی خود سمجھ جائیں گی۔ اسی طرح قرآن کی ایک ایسی آیت تحقیقت ثابتہ بن کر سامنے آتی جائے گی۔ اس وقت اس کی کوئی آیت بنتا ہر نہ رہے گی۔ سب مکمل ہو جائیں گی۔ یہ نہیں کہتا۔ خود قرآن کریم کا ارشاد ہے۔

سَنُرِيْهِمُ اِيَّاِتَنَا فِي الْاَفَاقِ وَ فِيْنَهُ  
ہم عنقریب ان کو اپنی نشانیاں اس نظامِ کائنات میں اور خود  
اَنْفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمُ اَنَّهُ  
نفس انسانی کے اندر و کھاتے جائیں گے۔ یہاں تک کہ ان پر  
یقینیت واضح ہو جائے گی کہ قرآن نبی الواقعت ہے۔

الْحَقَّ - ۷۷

باقی رہا "درضمہر خویش"۔ خویس انسانی کے اندر کی نشانیاں۔ سواس کے سبق و نیا بھی بہت پیچھے ہے۔ ابھی زیادہ وقت نہیں گزرا کہ وسی آنا کے مشور ڈاکٹر فرائد نے علم تجزیہ نفس (Psycho-Analysis)

کے متعلق مشاہدات سے علم النفس کی دنیا میں ایک نئے باب کا افتتاح کیا ہے۔ اور اس کے رفاقتے کار آئیڈر اور جنگ نے اس پر مزید اضافوں سے نفس انسانی کے متعلق معلومات حاصل کرنے میں بڑی آسانیاں پیدا کر دی ہیں۔ یہ نظریہ ہنوز اپنے عمد طفولیت میں ہیں۔ ذرا سچنگلی کی حد تک ہنچ جائیں تو پھر دیکھئے کہ قرآن کریم نے نفس انسانی کے متعلق جو کچھ بیان کر رکھا ہے وہ کس طرح حرف سمجھ میں آ جاتا ہے۔ دنیا کو ذرا آگے تو پڑھنے دیجئے۔ پھر دیکھئے کہ قرآن اسے کمال لے جاتا ہے۔ کہ عصر ہائچیڈرہ درکنات اورست ہے۔

— — — — —

(۲)

اس نظام کائنات میں انسان کی صحیح پورشیں کیا ہے اس سب سے پہلے قرآن کریم نے ہی متعالین کیا ہے۔ اسی کا نام حضرت علامہ کے الفاظ میں خود ہے۔ یہ اعلان اپنے قرآن ہی میں ملے گا کہ **وَسَخَرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ** بوکچہ زمین اور انسانوں کے اندر ہے۔ جو کچھ ان سپتیوں و دلندیوں میں ہے۔ سب کچھ تمہارے تابع فرمان کر رکھا ہے۔ **أَكَارِضِ بَحْرِيَّاتِ**۔

یہ تو اسی کائنات سے متعلق ہے لیکن قرآن کریم تو اس سے بھی آگے جاتا ہے۔ (اس کا ذکر آگے چل کر آئے گا)۔ حضرت علامہ انسان کی گذری ہوئی کہانیوں کی تحقیق میں زیادہ کاوش پسند نہیں فرماتے کہ ایک نظری سی شے ہے۔ ہماری آج کی دنیا پر اس کا کچھ زیادہ اثر نہیں پڑتا۔ اسلئے وہ فرماتے ہیں کہ خودندوں سے کیا پوچھوں کہ میری ابتداء کیا ہے۔ کہ میں اس نکریں رہتا ہوں میری انتہا کیا ہے۔ قرآن کریم بھی کوئی علم الحیات (Biology) کی کتاب نہیں کہ اس میں ان امور کی ریسیروج نہ سے کھی ہو۔ باہم ہمہ جہاں کیں ضمناً تخلیق انسانی کا ذکر اس میں آگیا ہے۔ جو کچھ بیان کیا گیا ہے وہ وہی ہے جس کے

السان اپنے کمال تحقیق کے بعد پہنچے گا۔ یہی حالت دیگر علوم سائنس کے متعلق ہے۔ قرآن کریم میں تبعاً وہ  
ضمیر جہاں ان کا ذکر آگیا ہے۔ وہ ایک حقیقت ثابت ہے۔ ہونہیں سکتا کہ انسانی اکشافات جس  
نتیجہ پہنچیں۔ قرآن اس کے خلاف ہے۔ پیش طریکہ وہ اکشاف حقیقت کی حد تک پہنچ چکا ہو محض  
قیاس آرائی ہی نہ ہو۔ انسانی اکشاف ہے کیا ایسی ناکہ فطرت کی ایک حقیقت پر پر وہ پڑا ہوا تھا۔  
وہ نظریوں سے اوجہل تھی۔ انسانی کدو کاوش نے وہ پر وہ اٹھا دیا۔ وہ حقیقت جیسی حقیقت سامنے آگئی  
اسی کو اکشاف کرتے ہیں۔ آئیں فضای میں موجود تھا۔ بھلی کی لمبی پیسیں ٹرپ رہی تھیں۔ اتنا ہی تھا  
کہ پہنچنے لگاہ سے اوجہل تھیں۔ اب بے نقاب ہو کر سامنے آگئیں۔ لیکن خدا وہ ہے جس نے ان  
تمام چیزوں کو پیدا کیا ہے۔ اگر یہ چیزیں ہوتی ہیں تو انسانوں کی نگاہوں سے چھپی ہوتی ہیں۔ خدا کی  
نگاہوں سے تو چھپی ہوئی نہیں ہوتیں۔ اس نے جہاں کہیں خدا ان کا ذکر کرے گا۔ وہ تو اپسے ہی  
کرے گا جیسے کوئی اس چیز کی بابت کچھ کہے جو اس کی انہوں کے سامنے بے نقاب موجود ہو۔ پھر  
کس طرح ممکن ہے کہ انسانی اکشافات کے نتائج اور قرآن کریم کا بیان باہمی تضاد ہوں۔ جہاں  
کمیں تضاد ہو۔ سمجھو یہجئے کہ انسانی تحقیق میں ابھی غلطی ہے۔ جسے وہ حقیقت سمجھ رہا ہے۔ قیاس آرائی  
ہے۔ کہ جب حقیقت۔ حقیقت ہو کر سامنے آجائے گی تو وہ وہی ہو گی جو اس حقیقت کے پیدا کرنے  
والے نے اپنی کتاب میں بیان فرمائی ہے۔ اس نظریہ ارتقا کو یہجئے جو دو رہاضرہ کے اکشافات میں  
ایک معرکہ الاراکار نامہ سمجھا جاتا ہے۔ اس نظریہ میں جو چیزوں بطور حقیقت کے معلوم ہو چکی ہیں وہ وہی  
ہیں جن کا ذکر قرآن کریم میں موجود ہے۔ اور جن کی روشنی میں اسلامی مفکرین مثل فارابی اور  
ابن سکویہ نے۔ وہیں اور ڈاروں سے کہیں پہنچے۔ ان نظریوں کی داروغہ بیل ڈال

دی سمجھی۔ (نظریہ ارتقا اور قرآن کریم۔ ایک جد اگاثہ بحث ہے جسے کہیں اور بیان کیا جائے گا)۔ لیکن یورپ کے حکماء اس نظریہ کے ماتحت انسان کی سابقہ کڑیوں کی تحقیقات کے بعد مطمئن ہو جاتے ہیں اور انسان کو اس سلسلہ کی آخری کڑی سمجھتے ہیں۔ کہ اس کی موت کے ساتھ یہ سلسلہ ارتقا بھی منقطع ہو جاتا ہے۔ لیکن قرآن کریم اس حصہ زندگی کو عرض اپنے اقرار دیتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ منزل ابھی شروع ہوئی ہے۔ انسان کی موت اس سلسلہ ارتقا کا خاتمہ ہے میں بلکہ ایک اگلی کڑی کی اپنائی ہے۔ اپنے کہیے کہ سلسلہ ارتقا میں جادوں سے بنا تا اور بنا تا سے جیوانات تک کرتے آتے ایک نایاں تبدیلی نظر آتی ہے۔ اور وہ یہ کہ اگلی منزل میں ب مقابلہ چھپی منزل کے ایک ایسی کیفیت پائی جاتی ہے جو مجرد مادہ میں موجود نہ تھی۔ ما وہ غیر شوری شے ہے۔ اس میں عقل و ادراک نہیں۔ لیکن ہمیں دخالت اور دخالت سے جیوان کی ترقی میں یہ کیفیت نظر آئے گی کہ وہ چیز جو مادہ میں مفقود تھی۔ ان اگلی کڑیوں میں پیدا ہوتی چلی جا رہی ہے۔ جیوانات میں ایک خفیت سی حد تک عقل و شور کا جانا ہے اور اس سے اگلی منزل۔ یعنی انسان میں یہ خصوصیت ابھر کر سطح پر آ جاتی ہے۔ شور و ادراک۔ جذبات و احساسات پیدا ہو جاتے ہیں۔ یہ وہ چیز ہے جو مادہ میں موجود نہ تھی۔ گویا سلسلہ ارتقا کی ہر کڑی میں "ما ویت" سے کسی "غیر ما ویت" کی طرف قدم اٹھاتا ہے۔ "خاکی" سے کچھ "نرمی" سا ہو جاتا ہے۔ ہر چند یہ غیر مادی شے اسی طرح مثلاً فلکیات کو بھیجئے جو کچھ کیا ہیں اور کوئی نیکیں نے اپنی آنکھوں سے (بذریعہ دوہیں) دیکھ کر کہا اور جس پر آج کے نظریہ فلکیات کا مدار ہے۔ قرآن کریم نے چودہ سورس پیشیز وہی کچھ کہہ دیا ہے۔ یا اس تخلیق ارض و سما کے متعلق جو کچھ سائنس کے آنکھافات ثابت کر رہے ہیں۔ ایک ایک چیز قرآن کریم میں موجود ہے۔ لیکن مشکل تو یہ ہے کہ قرآن کو مسلمان کھوں کر دیکھتے ہی نہیں ہے۔

عنصر اسے ایسا ہی کہنا چاہیے کیونکہ اور کوئی لفظ اس مفہوم کو ٹھیک ادا نہیں کر سکتا ام انسان میں اگر خایاں ہو گیا ہے۔ لیکن یاں ہمہ یہ عنصر بھی اپنے عمد طفولیت میں ہے۔ لہذا یہ نہیں ہو سکتا کہ یہ سلسلہ ہمیں ختم ہو جائے۔ اس کا آگئے ٹھنڈا ضروری ہے۔ اور یہی آگے بڑھنے کی منزلیں ہیں جہاں ہاکر پورپ کے ہکماں اور ایک مسلم حکیم میں فرق شروع ہوتا ہے۔ حکیم مون کے نزدیک حیات ایک سلسل شے ہے۔ اور یوں اس کا خاتمہ نہیں کر دیتی۔ بلکہ شب تیرہ و تار کے بعد ایک نیا دن طلوع کرتی ہے۔ مادی عنصر میں تو تاریکی ہے۔ یہ عقل و ضرور۔ یہ شعور و ادرار کی چمک تو ماہ سے آگے بڑھنے میں ہی پیدا ہوتی ہے۔ لہذا یہ سلسلہ ارتقان جتنا آگے ٹھنڈا جائے گا یہ تیرگی دخشنگی میں تبدیل ہوتی جائے گی۔ وہ لوگ جن کے اس منزل میں اعمال صالح ہوں گے۔ یعنی ایسے کام جو اس میں یہ صلاحیت پیدا کر دیں۔ کہ وہ اس سے اگلی زندگی۔ اس سے نفیں و طبیعت۔ اس سے اعلیٰ وارفع زندگی۔ بس کر سکے۔ وہ اورپ کی منزل میں چلے جائیں گے۔ جبکہ جنت کہتے ہیں جن کے اعمال انہیں اصلح (The Fittest) نہیں بنائیں گے۔ وہ سلسلہ ارتقان کی اگلی منزل میں نہیں پہنچ سکیں گے۔ وہیں روک دیئے جائیں گے۔ یہ جہنم کی زندگی ہو گی۔ لہذا موجودہ زندگی تو انسانی خمیر کے آب و گل کی زندگی ہے۔ ذرا اس سے سناور لینے دیجئے۔ پھر وہ کچھ یہ کیا بنتا ہے۔ "انسان کا مستقبل"۔ یہ بہے وہ موضوع جو حضرت علامہ کے تمام کلام کا گویا نقطہ باشکد ہے۔ فرماتے ہیں۔

یکے درہنی آدم نگرا زم چھ می پرسی ہنوز اندر طبیعت می خلد روزوں شود رونے  
چھٹاں روزوں شود ایں پیش پا افتادہضمونے کہ زیوال را دل از تاثیر اوپرخوں شود رونے

لہو میں ہمیشہ حضرت علامہ کے کلام کا کسی دوسرے شاعر کے کلام سے موازنہ لا جا سکا تھا۔ اس لئے کہ (باقی پڑھو)

اس نظام کائنات میں انسان کا درجہ کس قدر بلند ہے۔ اس کے لئے اس داستانِ حقیقت کشا کو دیکھئے جو تخلیقِ آدم کے باب میں پہنچے ہی پارہ میں تمثیلًا بیان کی گئی ہے۔ اور جس میں فطرتِ انسانی سے خطاب ہے۔ حضرت آدمؑ کو یاتا مام نوع انسانی کے نمائندہ ہیں۔ فرشتوں سے کہا جاتا ہے کہ اتنی جماعتیں فی الارضِ خلیفۃ الرحمٰن میں دنیا میں ایک خلیفہ بنانے والا ہوں۔ فرشتوں کی معصوم نگاہ میں جب اس ہیوں کی آب و گل کو خور سے دیکھتی ہیں تو اس میں خون کے چھینٹے اور راگ کی چنگاریاں نظر ٹوپی ہیں۔ عرض کرتے ہیں کہ باراً اللہ! یہ فتنہ سامانیوں کا مجموعہ اور خلیفہ فی الارض! اس اعزاز کے سختی کوچھہ ہم ہی نظر آتے ہیں۔ کہ لَهُ خَوْدُ لَسْبِتِهِ بِخَمْدِكَ وَلَنْقِدِشْ لَكَ ہم تیری حمد و شکار تے ہیں۔ اور اپنے اختیار و ارادہ سے کام لئے بغیر وہی کچھ کرتے ہیں جس کا ہمیں حکم دیا جاتا ہے۔ خلائق فطرت کے چہرے پر ایک حسین شہسم نے گلِ فشافی کی اور فرمایا کہ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَأَتَعْلَمُونَ میں جانتا ہوں۔ کہ یہ موائزہ کا سوال وہاں پیدا ہوتا ہے۔ چہاں دو شاعر ایک ہی میدان کے شاہ موائزہ ہوں۔ مثلاً انہیں وہ ہیرا ہے غزل گو شعراء۔ لیکن حضرت علامہ تو اپنے میدان میں مرد و حجد ہیں۔ موائزہ کس سے کیا جائے۔ لوگ ان کی شاعری کا دوسری مثال سے سمجھیں آجائے گی۔ یہی استعارہ جسے حضرت علامہ نے ان اشعار میں سفر از فرمایا ہے۔ حضرت جو شیخ لمحج بادی نے اسے اپنائے کی کوشش کی ہے۔ لکھتے ہیں۔

و دارِ طفیل و قربِ شباب کے باعث تیری نگاہ ہے یا وہیں ال دل افروز  
بدل رہا ہو جو پہلو ضمیم ہے شاعر میں اور آب و تاب سے موزوں نہ ہو سکا ہمینوز  
تشریح بے سود ہے۔ اربابِ ذوقِ خود فتن بمحض سکتے ہیں۔ سچ فرمایا ہے حضرت علامہ نے کہ۔ آہ بھی پر لوک اعصاب پیور تھے سوا

مخصوص موزوں ہو کر کیا پہنچے والا ہے اور تم کیا ہو۔ لیکن اتنا کہ کفر شتوں کو ساکت ہی نہیں کر دیا گیا بلکہ اس کے ثبوت میں عظیمتِ ادم کی ایک جملک بھی وکھادی۔ اسے علم الاشیاء علم الفطرت عطا کیا گیا۔ اور فرشتوں سے پوچھا کہ تم بھی اتنے کی نسبت کچھ جانتے ہو؟ انہوں نے گر دینیں جھک کر ایں اور عرض کیا کہ محضرہ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلِمْنَا کا ہیں تو اتنا ہی پتہ ہے۔ جتنا ہیں سکھایا گیا ہے۔ فرمایا کہ اب بتاؤ کہ یہ ہمارے رازوں کا اہم۔ یعنی فرشتوں کا پہلا اس قابل ہے یا نہیں کہ تم اس کے سامنے جک جاؤ اب سوائے اعتراضِ حقیقت کے چارہ کیا تھا۔ وہ جھکے اور بار بار جھکے۔ حضرت علامہ فرماتے ہیں کہ ۱۔ کجا نہ سے کہ غیر از قاصد ہے چیز سے نبی اللہ کجا خاک کے کہ در آغوش دار و آسمانے را بال چیزیں میں فرماتے ہیں۔

نہ تو زمین کے لئے ہے نہ آسمان کے لئے۔ جہاں ہے تیرے لئے تو نہیں جہاں کے لئے / ذرا غور کیجئے اس نلسپہ پر۔ نظامِ فطرت کی ہر شے اس غرض سے پیدا کی گئی ہے کہ انسان اس سے کچھ کام لے یا وہ انسان کی کچھ خدمت بجالائے۔ ان اشیاء کا وجود انسان کی زندگی اور زندگی کی ضروریات کے لئے ہے۔ ہوا نہ رہتے تو انسان بھی نہ رہے۔ پانی نہ رہے تو انسان نہ رہے۔ لیکن اگر روئے زمین پر کوئی انسان باقی نہ رہے تو بھی یہ سلسلہ کائنات اسی طرح جاری رہے۔ ان میں کوئی نقص واقع نہ ہو۔ اس سے ظاہر ہے کہ انسان کا وجود اس نظام کائنات کے لئے نہیں۔ اس کی تخلیق سے یہ غرض نہیں کہ یہ اسی دنیا کا ہو کرہ جائے۔ دنیا اس کی خاطر ہے۔ یہ دنیا کی خاطر نہیں۔ یہ اس سے کسی بلند و بالا تر مقصد کے لئے پیدا کیا گیا ہے۔ اور یہی چیز اسے نظام کائنات سے ممتاز کرتی ہے۔ لیکن یہ شرفِ اختیار۔ یہ استیاز و خصوصیتِ محض ایک انسان کے گھر میں ہے۔

ہو جانے سے ہی نہیں حاصل ہو جاتی۔ اس کے لئے ایک تلقین کامل "اور عمل پیغم" کی ضرورت ہے جب کسی قوم میں یہ باتیں پیدا ہو جاتی ہیں تو وہ "خیر امت" بن جاتی ہے۔ اس کو حرب اللہ۔ اللہ والوں کی جماعت کہتے ہیں۔ اب آپ خود سمجھ سکتے ہیں کہ اس جماعت۔ اس حرب اللہ کا مقام کس درجہ بلند ہو گا۔ اس جماعت کے بھوپے ہوئے فرد سے خطاب کر کے فرماتے ہیں۔

اپنی اصلیت سے ہو اگاہ اسے غافل کہ تو قطرو ہے لیکن مثال بھر بے پایاں بھی ہے کیوں گرفتار ہم سچ مقداری ہے تو دیکھ تو پو شیدہ سمجھ میں شوکت ہوناں بھی ہے ہفت کشوش سے ہو خیر بستی و تفنگ تو اگر سمجھے تو قیرے پاس وہ سماں بھی ہے

وَسَعَرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي أَرْضٍ حَمِيعًا إِنِّي كَرِيْمٌ فَإِنِّي تُوْبَهُ

یہی وہ ہیں جن کے متعلق ارشاد ہے کہ

وَلَا تَهْنُوْا وَلَا تَخْرُّنُوا وَلَا تَنْتَرُوا لَا عَلَوْنَ | مُتَّجَهُرُوْنَ مُيْسَرُوْنَ سب سے بلند ہو  
إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ - ۱۲۷ | بُشْرَ طَيْكَه تم مون بن جاؤ ہ

دوسری جگہ فرماتے ہیں۔

خدا نے لم نیل کا دست قدرت تُوز بال تو ہے تلقین پیدا کر اسے غافل کہ مغلوب گماں تو ہے پرے ہے چرخ نیلی نام سے منزل سلام کی ستارے جس کی گرد راہ ہوں وہ کارواں تو ہے مکان فانی۔ مکیں آنی۔ ازل شیرا اپد تیرا خدا کا آخری پیغام ہے توجہا و دال تو ہے تیری فطرت اہیں ہے ممکنات زندگانی کی جماں کے جو ہر سر کا گویا امتحان تو ہے وَكَذَّ إِنَّ اللَّهَ جَعَلَنَا كُمَّ أَمَّةً وَسَطَّا لِلَّهِ تَكُوْنُوا اور اس طرح ہم نے تھیں ایک بہترین قوم بنایا کہ تم تمام نوع انسان

شَهَدَ اللَّهُ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونُ النَّبِيُّوْنَ رَسُولَوْنَ | کے ر اعمال کے انگریز رہو۔ اور تھارے ر اعمال کے انگریز  
عَلَيْكُمْ شَهِيدٌ ۔ ۲۲۳ | رسول ہوں ہے ۔

مسلم کی تو شان یہ ہے کہ یہ تمام دنیا کی قوموں کے اعمال کا جائزہ لیتا رہے۔ دیکھتا رہے کہ کون بھیک  
کام کر رہا ہے۔ اور کون راستے سے ہٹ گیا ہے۔ یہ تو اقوامِ عالم کا انگریز کار (supervisor) بناتے  
بھیجا گیا تھا۔ اور رسول اکرم اس کے اعمال کے انگریز۔ یعنی اس کے اعمال اسوہ محسن کے تالیع ہوں  
جو قرآن کی ہی تفسیر تاطق ہے۔ اور تمام دنیا کی اقوام اس کی روشنی کو اپنے لئے منونہ قرار دیں کہ ہمیں  
یہ کچھ بننا چاہیے۔ اور اس طرح ہر قوم اپنے اپنے اعمال کو اس کسوٹی پر پڑھ کر دیکھ لے کے کہ درست ہیں  
یا غلط۔ کس قدر درست ہے کہ کسے

جمال کے جو پھر سرگاگو یا استھان تو ہے

جب مومن کے علم رتبت کی یہ شان ہو تو پھر یہ دنیا وی حکومت و ثروت اس کے سامنے کیا احیقت  
رکھتی ہے۔ یہ تو بھی ہی اس کے لئے ہے۔ یہ تو اس کی وراثت ہے۔ کسی اور کے پاس جاہی  
نہیں سکتی ۔

عالم ہے فقط مومن جان باز کی ویراثت | مومن نہیں جو صاحبِ لولاک نہیں ہے  
اس فقط کو دیکھئے کسی اور کا اس میں حصہ نہیں۔ یہ بطور حق کے اس پر تابض ہرگا کوئی اور آے  
اس سے چھپیں نہیں سکتا۔ اس لئے کہ یہ وراثت اسے اس موستَ اعلَمَ سنتِ قل ہوتی چلی آئی  
ہے۔ جس کی شان میں ہے کہ نظامِ کائنات کی تخلیق کی غرض و نایت ہی وہ ہیں (حدیث لولاک) اسلام  
لئے ہیں اس وقت اس مترجم حدیث کے صحیح یا ضعیف، ہونے سے بچت نہیں۔ حضرت علام رہنے اس سے جو خود ملپا ہے۔ وہ  
یعنی قرآن کے مطابق ہے اور اسی لئے اس کا اطلاق بھی عمومی کر دیا ہے ۔

کہ جب یہ تمام کائنات ایک مرد مون کے لئے بطور خادم کے پیدا کی گئی ہے تو ایسا کہنے میں کیا مبالغہ ہے کہ وہ وجود اقدس و عظیم ہر ایمان و عمل کا مظہر اتم تھا۔ وہی اس کی تخلیق کی غرض تھا۔ اس لئے حضرت ملائیم ہر مون کو صاحبِ لواک کہتے ہیں۔ کہ نظائرِ کائنات پیدا ہی ایک مرد مون کے لئے ہوا ہے۔  
یہ خدا کا فیصلہ ہے۔ اور کس قدر سچا فیصلہ

وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي النَّذِيرِ مِنْ بَعْدِ الْكُرْسِ إِنَّ  
الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الظَّالِمُونَ ۝ ۲۱۱ | اور یقیناً ہم نے زبر میں نصیحت کے بعد۔ کہ دیا ہے کہ بیشک  
یہ تمام زمین ہمارے صالح بندوں کی میراث ہے۔  
عالم ہے فقط مون جان باز کی میراث مون میں جو صاحبِ لواک نہیں ہے  
اور یہ اس لئے کہ مون کی تو باری ہی دنیا میں کوئی نہیں کر سکتا۔ یہ تو اعلوں ہے سب سے بندرو بالآخر  
مون نے بالائے ہر بالا ترے غیرت اور پشت ابد نہ سرے

(۳)

یہ تو تھا اس دنیا کے متعلق۔ لیکن جیسا کہ ہم پہلے ویکھ پکے ہیں۔ قرآن کریم کے تزوییتِ زندگی توجیاتِ انسانی کا اولین گوارہ ہے۔ عہدِ طفویلیت ہے۔ اس نے تو ابھی جوان ہونا ہے۔ اس لئے قرآن کریم کے تزوییب یہ زندگی۔ باہم ہمہ رعنائی و زیبائی۔ اصل معنوں میں زندگی کیستھی ہی نہیں۔ زندگی تو اس کے بعد آنے والی ہے۔

وَمَا هُنَّ إِلَّا حِلْوَةُ اللَّهِ الْأَكْرَبُ وَلَعِبَتْ ۝ ۲۱۲ | یہ زندگی تو محض کھینے کو دنے کی زندگی ہے۔ سچپن کا زمانہ ہے۔  
اللَّهُ أَرَأَى الْأَخْرَقَ لَهُمُ الْحَيَاةُ ۝ ۲۱۳ | زندگی تو دل تھیقت اس کے بعد کی منزل ہے۔

اُس حقیقت کو واضح کرنے کے لئے یہ ضروری ہے کہ یہ بتایا جائے کہ زندگی ایک مسلسل شے کا نام ہے۔  
غیر منقطع۔ جہاں کوئی شک جائے وہ اس کی موت ہوتی ہے۔

زندگانی اخسر اہم ہیم است ۔ بُرگ و ساز سہی موجود از دم است  
موجودہ دو رہیات کے دور پر ہو و لعب ہونے کے متعلق ارشاد ہے۔

زین خاک در بیخیانہ ما ۔ فلک یک گردش پیمانہ ما  
حدیث سوز و ساز ما دراز است ۔ جہاں و بیباچہ افسانہ ما

”ڈر اس“ خاک در بیخانہ“ اور ”گردش یک پیمانہ“ کے مکملوں کو دیکھئے اور پھر سامنے لائیں۔ آیت مذکورہ  
کے اس حصہ کو کہ ”دماهذہ الحیوۃ الدنیا“ کا لیہو و لعب اور اس ”و بیباچہ افسانہ ما“ کے ساتھ ”فَإِنَّ اللَّهَ  
أَلْأَخْرَةَ لِهِ الْحَيْوَانُ“ کو۔ یہ موجودہ زندگی تو عرض دیباچہ ہے۔ اصل کتاب تو ابھی شروع  
ہونے والی ہے ۔

ہر چند مضمون طویل ہو رہا ہے۔ لیکن جی نہیں چاہتا کہ ایک چیز سامنے آجائے اور اسے یہی  
چھوڑ کر آگے گزر جائیں۔ حدیث سوز و ساز ما دراز است اس کے لئے مجھے نظر پر ارتقا بیان کرنا چاہیے لیکن  
جیسا کہ سہلے میں عرض کر کیا ہوں۔ یہ ایک الگ موضوع ہے جس کا ضمناً لکھنا و شوار ہے۔ یہاں صرف  
حضرت علامہ کے اس صرع کے متعلق کچھ اشارات ضروری ہیں۔ قرآن کریم میں ارتقاء کے ضمن میں  
یہ بیان ہوا ہے کہ اللہ تعالیٰ ایک تدبیر (Plan) کرتا ہے۔ پھر اس تدبیر کو سختگی کی حد تک پہنچانے  
کے لئے اس مختلف مراحل طے کرتا ہے۔ قطرہ کو گھر ہونے تک گوناگون مقامات میں سے گذرا ہے۔  
ایک ایک مقام اور ایک ایک منزل کا نام دوام ہے۔ (بعنی دن) لیکن یہ آیام ہمارے گردش لیل و نہار کے

ایام نہیں۔ بلکہ ان کا طول ہمارے حساب سے ہزار ہزار سال کا ہوتا ہے۔

يُدْبِرُ لَا مُرَمِّي السَّمَاوَاتِ الْأَرْضِ۔ وہ آسمان سے زمین کی طرف تدبیر امور کرتا ہے۔ پھر وہ امر صحیحی اختیار کر کے، اس کی طرف بلند ہوتا ہے ایک دن ہیں جس کی مقدار نَحْسَنَ عِزِّرُ جُلُلِهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارَهُ الْفَسَطِّيَّةِ مِنْهَا لَعَدَّ دُن ۲۷ انسانوں کے اعداد و شمار کے لحاظ سے۔ ہزار سال ہو سکتی ہے، دوسری جگہ ہے کہ بعض ایام پچاس ہزار سال کے بھی ہوتے ہیں۔ اسی کرہ ارض کو دیکھئے۔ اپنی اصل سے الگ ہونے کے بعد (جس کا ذکر قرآن کریم میں موجود ہے) کتنے عرصہ و راز میں اس قابل ہوئی ہو گی کہ اس پر کوئی ذی روح آباد ہو سکے۔ اسی طرح انسان کو اپنی منزلِ قصودتک پہنچنے کے لئے کتنی منازل طے کرنی ہوں گی۔ اور اس میں کتنا وقت صرف ہو گا۔ اب پھر دیکھئے کہ

حدیث سوز و ساز نا را ز است

کس قدر پچھی حقیقت ہے۔ اور کس قدر لطیف پیرا یہ میں بیان کی گئی ہے۔ اسی کو دوسری جگہ ذرا زیادہ شو خی سے لکھتے ہیں کہ

بانغ بہشت سے مجھے حکم سفر و باہت کیوں کا رہماں دراز ہے۔ اب میرا تظاہر کر ہاں ا تو کہنا یہ تفاکر موت۔ زندگی کو ختم کرنے والی شے نہیں۔ بلکہ یہ تو ایک نئی زندگی کا دروازہ ہے۔

چشم بکشا یے اگر حسپم تو صاحب نظر است زندگی در پے تعمیر جہاں ڈگا است اسی عنوان پر دو ایک شعر اور بھی دیکھتے جائیں۔ کبھی شعروں کو دیکھئے اور کبھی اپنے قلب و دماغ کو کہ ایک ہی ثانیہ میں ان اشعار نے انہیں علم و ادراک کی کن بلندیوں اور کیفیت و لشاط کی کن جہتوں میں پہنچا دیا۔ ایسے ایسے شعر کہہ دنیا و حقیقت نہیں ہے اس کتاب تہیں کی خدمیا پاشیوں کا کہ جس کا دعویے

ہے کہ کوئی نام نوع انسانی مل کر اس کی ایک سورت کی مثل کوئی چیز پیش کر کے دکھاؤ۔ ایسے شجاعی کے  
برگ و پار بھی ایسے ہی ہونے چاہیں۔ فرماتے ہیں سے  
خاکِ ماخپر کے ساز داسما نے دیگرے ذرہ ناچیز نہ تعمیر پایا نے نگر  
پیام فرنگ کے دو شعر ہیں سے

زندگی جو سے رواں است درواں خواہ بود این سے کہنہ جوان است و جوان خواہ بود  
شعلہ پو دیم و شکستیم و شر گر دیم صاحبِ ذوق و تناول گر دیم  
اس آخری شعر کو ملاحظہ فرمائیے۔ شعلہ کی شکست اس لئے نہیں ہوتی کہ وہ خاکسترن کر رہ جائے۔ بلکہ  
اس لئے کہ اس میں پہلے سے بھی زیادہ تڑپ بیچک۔ حرارت پیدا ہو جائے۔ انسانی ہیوی میں ہر چند  
”ورانیت“ کا عنصر موجود ہے۔ لیکن ابھی ”مادیت“ کا عنصر زیادہ غالب ہے۔ اس لئے حقایقی اشیاء پر علمتوں کے  
پر دے پڑے رہتے ہیں۔ اس ہیوی کی شکست اس لئے ہو گی کہ اس کے بعد شعلہ کی حرارتیں سست کر  
شر بن جائیں۔ اور وہ اس آتشدانِ خالی سے اڑا کر فضائے نور کی ان وسعتوں میں جا پہنچ جوں کے لئے  
لامش قبیہ ولا غریبہ آیا ہے۔ جو رکانیت (Space) کے موجودہ تصورات کے دارہ سے باہر ہیں۔ یعنی  
اوہر سے سکراتِ موت کی چکلی انکھ بند کرے اور اُوہر نے نورانی ملائکہ استقبال کے لئے آجائیں۔ کہ حضور  
آئیے۔ تشریف لائیے۔ دیدہ و دل فرش راہ۔ یہ نورانی واویاں۔ یہ دل و زگاہ کو سکون والہیناں کی ٹھنڈک  
پہنچانے والی حسین خاتمیں آپ کے انتظار میں ہیں۔

آلَذِينَ تَسَوَّفُهُمُ الْمُلَكِكَةُ طَبَّيْنَ —  
یہ وہ لوگ ہیں جنہیں ملائکہ نہایت آسودگی کی حالت میں وفات  
دیتے ہیں۔ پر کہتے ہوئے کہ تم پر سلامت و رحمت ہو۔ آئیے  
یَقُولُونَ سَلَّةُ مَرْعَلَيْكُمْ إِذْ خَلُوَ الْجَنَّةَ

پَمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۔ ۱۶

اُس آیت کو سامنے رکھئے اور پھر اس شعر کو پڑھئے کہ

شعلہ بودیم و شکستیم و شرگر دیدیم صاحبِ ذوق و تناولِ گر دیدیم

پھر حضرت کے متعلق ہواں آیت میں ۔ اور ویگرستعد د کیا ہے کہ پَمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۔ یعنی

جنت اعمال کی جزا ہے ۔ اس کے متعلق فرماتے ہیں کہ

اُس بیشتر کے خدا نے بتوحشِ دہمہ ریج تا جزاۓ عملِ تسلیت جناب چیزے ہست

زندگی کے تسلسل کے متعلق غزل کا بھی ایک شعر سنتے اور دیکھئے کہ غزل کی زمینی باقی رکھتے ہوئے بھی

حقایق کیسے بیان کئے جاسکتے ہیں ۔ فرماتے ہیں ۔

پریشیاں ہو کے ہیری خاک آخر دل نہ بن جائے جواب مشکل ہے یا رب پھر وہی مشکل نہ بن جائے

قیامت کے متعلق قرآن کریم میں ہے کہ وَإِذَا النَّفُوسُ زُوْجَتْ جب نفوس کو (پھر سے) الْهَا يَا جَا

خاک اپنی پریشانی کے بعد پھر سے "دل" بن جائے گی ۔ اس غزل کا دوسرا شعر ہے ۔

عروجِ آدم خاکی سے انجم سہمے جاتے ہیں کہ یہ ٹوٹا ہو اتارہ سہ کامل نہ بن جائے

اس شہر میں انسان (آدم) اکے ہبتو صعود کی حقیقت کس قدر دلاؤزیز پیرا یہیں بیان کی گئی ہے تخلیقِ

آدم کا فصلہ ہم اور دیکھ آئے ہیں ۔ اس کے بعد ہبتو آدم کا ذکر ہے ۔ ہبتو کے معنی نیچے گرنے کے ہیں ۔

آدم کے جنت سے نکلنے کے لئے قرآن کریم نے خروج (نکلننا) کا فقط استعمال نہیں کیا بلکہ ہبتو اپنے

گرنے کا فقط استعمال کیا ہے ۔ اس ہبتو کی رہایت سے آدم کو ٹوٹا ہو اتارہ کہنا کس قدر موزوں ہے

کہ تارہ جب ٹوٹا ہے تو نیچے گرتا ہے ۔ پھر حضرت آدم نے اپنے ہبتو کا جواہر شیان کیا تھا وہ پریق کم

اسے ہالہ اگر ہماری قبول نہ ہوئی۔ اگر ہمیں اپنی اصل حالت میں نہ پہنچا یا گیا تو نکونن میں الخسیرین۔ اہم نقصان اٹھانے والوں میں سے ہو جائیں گے۔ ٹوٹا پانے والوں میں سے ہو جائیں گے۔ اس ہبوط کے بعد۔ ان تمام ارتعانی منازل کوٹ کر کے پھر ایسا عروج حاصل کرنا کہ تارہ۔ میر کامل بن جائے۔ ایک غلطیں اور فتنیں پہلے سے بھی زیادہ بڑھ جائیں۔ یہ ہے وہ راز جو ملائکہ کی لگاہوں سے اوجمل مقام اور جس کی وجہ سے یہ انجمنیوں سے ہے جاتے ہیں۔ قرآن کریم میں ہے:-

لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ  
بَلْ شَكَّهُمْ نَفْسَهُمْ كَذَانِي میں پیدا کیا۔ پھر  
شَرَدَ دَدَنَهُ أَسْقَلَ سَافِلِيْنَ بِكَلَّا الَّذِيْنَ  
أَمْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِيْحَاتِ - فَلَهُمْ أَجْرٌ  
غَيْرُ مَمْنُونٍ - (وَالْتَّيْنِ)  
اسے راس کے اعمال کی بدولت پنجھ سے پچھے درجہ میں ٹوٹا دیا  
گر سوائے ان کے ہنون نے ایمان کے ساتھ اعمال صالح کئے  
پس ان کے لئے غیر منقطع اجر ہے ۔

انسان میں ایمان و عمل صالح پیدا ہونے دیجئے۔ پھر دیکھئے کہ یہ شہبازکن بلندیوں پر اڑتا ہے۔ ایضاؤں میں بھروسہ نہ آشنا ہیں (غیر ممنون)۔ اسی پرواز کی پہلی منزل ہے جس کے متعلق فرماتے ہیں۔

خوبی کہ آدم را ہنگامہ نمود آمد این مشت غبارے راجسم بسجدو آمد

جیسا کہ پہلے کہا جا چکا ہے یہی فرق ہے یورپ کے نظریہ عروج اور ایک مسلم کے نظریہ عروج میں۔ یورپ کا مادہ پرست انسان کی پرواز اس دنیا۔ یا زیادہ سے زیادہ کسی قریبی ستارے مثلاً مریخ و غیرہ تک سمجھتا ہے اور وہ بھی محض جسمانی پرواز۔ جو پھر مادی پرواز میں ہے اور اس زندگی سے متعلق ہے لیکن قرآن کریم انسان کو بہت اونچائے جاتا ہے کہ تجھ تک طیبۃ اصلہا ثابت و فرعہما فی الشَّمَاءِ عَلیْهِ مبارک و خوت کی طرح جس کی چڑیں مصبوط ہوں۔ اور جس کی شاخیں آسمان کے اور پہوں۔ اسلام حضرت علامہ فرماتے ہیں کہ

فُرُنگ سے بہت آگے ہے منزلِ موں قدمِ اٹھائیقِ سامِ انتہائے راہ نہیں  
اس چیز کو دوسری جگہ یوں بیان کیا گیا ہے۔

|                                   |                                  |
|-----------------------------------|----------------------------------|
| بھی عشق کے احسان اور بھی ہیں      | ستاروں سے آگے جہاں اور بھی ہیں   |
| یہاں سینکڑوں کاروں اور بھی ہیں    | تھی زندگی سے نہیں فیض آئیں       |
| چمن اور بھی آشیاں اور بھی ہیں     | قناعت نہ کر عالمِ زنگ و بوپر     |
| تیر سے سانسے آسمان اور بھی ہیں    | تو شاہیں ہے پرواز ہے کامِ پسرا   |
| اسی روزِ شب میں الحجہ کر نہ رہ جا | کہ تیسکر زانِ ویرکاں اور بھی ہیں |

ارتقاءِ منازل کو "عشق کے امتحان" کہنا خشکِ نلسون کو اس قدر شیریں بنادیتا ہے۔ دوسرے شعر میں  
اس حقیقت کو بے نقاب کیا گیا ہے۔ کہ یہ بیندیوں کی فضائیں جنہیں قرآنی اصطلاح میں سماوت کہا جاتا ہے،  
آپوں سے خالی نہیں۔ قرآن کریم میں ہے۔

|                                                         |                                                 |
|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| وَمَنْ لَا يَأْتِي بِخَلْقِ الْشَّمَوْاتِ فَلَا يَرْضِي | اللَّهُ كَلِمَتُ نَبِيِّنَا مِنْ دَارِتَةٍ - ۹۲ |
| الشَّدَّ كَلِمَتُ نَبِيِّنَا مِنْ دَارِتَةٍ - ۹۲        | وَمَا يَبْتَدِئُ فِي هِيمَانٍ دَارِتَةٍ - ۹۲    |

پھیلا دیئے وہ بھی ہے

اس شعر کے دوسرے حصے میں ان آباد فضاؤں کو کاروں کہا گیا ہے۔ قرآن کریم میں ہے وَلَقَدْ  
خَلَقْنَا ذُرْقَمْرَبِّعَمْ طَرَائِقَ اور ہم نے تمہارے اور پسات (ایامِ متعدد) اور گذر بنائے۔ یہ رہنمہ  
کاروں کوں ہی کے لئے تو ہیں۔ اور کون کہہ سکتا ہے کہ یہ کاروں در کاروں جو ممکون کون کون سی ارتقاء  
منازل سطے کرتے پھر رہتے ہیں عشق کی کون کون سی وادیوں میں سرگردال ہیں۔ پھر چونکہ یہ تمام آبادیاں

ایک جو نئے رووال کی طرح ہر وقت اصر و قت خرام ہیں۔ قطع منازل کر رہی ہیں۔ اس لئے ان کو کارروال کہنا ایسا حسین انداز ہے جس کی داد غائب ہی دے سکتا تھا۔

شعر حذیات کے الہام کا بہتران ذریعہ قرار دیا گیا ہے۔ انہی چند بات سے اس میں کمشی اور بوزگی پیدا ہوتا ہے۔ لیکن جب شعر میں حقائق بیان کئے جائیں۔ یا اس کا اندازہ مصلحتانہ اور پیاری ہو جائے تو پھر اس میں بالعموم شعریت باقی نہیں رہتی۔ پھر یا تو وہ شعر اس انداز کا ہو جاتا ہے کہ اسے سمع تیری عطیہ یعنی ہے ایک رات ہنس کر گزاریا اسے روکر گزار دے یا اس انداز کا۔

تو بھلا ہے تو بُرا ہونہیں سکتا اے ذوق ہے بُرا ہی کہ جو شجھ کو بُرا جانتا ہے اور گر تو ہی بُرلے ہے تو وہ سچ کہتا ہے کیوں بُرا کہنے سے تو اسکے بُرا مانتا ہے اور ایک ذوق ہی پر کیا موقوف ہے۔ بڑے بڑے خدرو شعر کہنے والے جب تبیان حقائق یا مصلحتانہ انداز میں اترتے ہیں۔ تو شعر بے جان ہو جاتا ہے۔ لیکن یہ صویت حضرت علامہ ہی کے حصہ میں آئی ہے کہ حقائق۔ اور حقائق میں اس درجہ دقيق۔ بیان کئے جاتے ہیں۔ اور شعر کے حسن میں بھی کوئی کسی نہیں آتی۔ **ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتَ إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ** ستاروں کی دنیا کے متغلق زبور عجم ہیں فرماتے ہیں۔

گماں ببرکہ ہمیں خاکدار نشین ماست کہ ہر ستارہ جہاں است ویا جماں بود است ہاں ا تو زندگی ایک مسلسل خرام کا نام ہے۔ چلتے جانا۔ بڑھتے جانا۔ اور بڑھتے جانا۔۔۔۔۔ بڑھتے ہی چلتے جانا کہ سے

ہر ک مقام سے آگے مقام ہے تیرا حیات و وق سفر کے سوا کچھ اور نہیں  
جسے مقام سمجھا جاتا ہے وہ مقام نہیں۔ جسے منزل کہا جاتا ہے وہ منزل نہیں۔ یونہی ذرا ستانے۔ وہ  
لینے کے لئے۔ مگنے دختوں کا سایہ ہے۔ کارواں کے دوپر کاٹنے کے لئے خلستان ہے۔ وہ جنت  
کہ جسے بالعموم منزل مقصود سمجھا جاتا ہے۔ راستہ کی خوشگوار وادی ہے۔ کہ جنت میں پہنچ کر بھی اہل جنت  
کی کیفیت ہوگی کہ۔

۵۶  
یَسْعَىٰ نَوْرُ الْهُمَّ يَعْلَمُ بِأَيِّ نَّهَارٍ هُنْدُرٌ  
ان کا نور ان کے آگے۔ اور ان کے دائیں کی طرف چلتا ہوگا۔  
یہ نور۔ پیشائی کی روشنی۔ یہ سرچ لائٹ۔ بالآخر اگلی نزل کا راستہ و کھانے کے لئے ہی تو ہوگی۔ وہ  
راستہ جس کے متعلق ارشاد ہے۔ کہ جنت میں پہنچ کر بھی ... وَهُنْدُرُ إِلَى صَرَاطِ الْحَمِيدِ ان کی ایک  
پسندیدہ راستہ کی طرف زمہنائی کی جائے گی ہے۔ و نیا میں صراطِ مستقیم پر چلتے کی دعا تھی۔ ایک سلیمانی  
راستے پر چلنے کی۔ وہاں ایک پسندیدہ راستے پر چلائے جائیں گے۔ اس لئے جنت مقام نہیں۔  
راہ گذر ہے۔ وہاں سے بھی انسان کو آگے بڑھ جانا ہے۔

اگر غنیان تو جیزیل و حور مگیں زندہ کر شہر دل شال ریز و دب رانگز  
کہ ملائکہ کا تو یہ شہر اس بھو۔ ان کا مقام اس کا مقام کس طرح ہو سکتا ہے۔ یہ تو وہ شکار ہے جس کا اٹھا  
بھی تضییع اوقات ہے۔

در دشستِ ہجنوں میں جیزیل زیوں صیدے دے۔ بڑاں بکسند آور۔ اسے تہتِ مردانہ  
لیکن بایں ہمہ۔ انسان "لامکان" نہیں۔ ہر ک مقام سے آگے ہی ہی۔ لیکن مقام اس کا ضرور ہے  
وہ مقام کیا ہے؟ وہ منزل مقصود کو نہیں ہے! ایک راز ہے جسکے بھول کر بیان نہیں کیا گی۔ نہ ہی اس کی

آنچ ضرورت نہیں۔ آنچ تو صرف یہ دیکھنا ہے کہ انسان کی موجودہ زندگی کے بعد اگلی منزل کوئی ہے میو اس کی تفصیل شرح و بسط نے فرماں کریم میں موجود ہے۔ اس منشی کے متعلق تہبر و سوت اتنا ہی کہا گیا ہے کہ فدائی رَبِّكَ مُنْتَهِيَّا اس کا منشی تیرے رب تک ہے۔

شعلہ در پیروز دبر خسرو خاشک من مرشد روئی کہ گفت منزل ما کیز رایست  
لیکن یہاں پہنچ کر حضرت علامہ واصل با آلمحت کے عقیدہ کا اتباع نہیں کرتے کہ فران کریم کے رو سے  
انسان کے خدا سے واحد کی ذات میں جذب ہو جائے کے عقیدہ کی سند نہیں ملتی لیکن حضرت علامہ  
اس عقیدہ کے اختلاف میں بھی ایک شان انفرادیت پیدا کر لیتے ہیں اور اسے انسان کی خود میں ہم بالذات  
ہونے کے منافی سمجھتے ہیں کہ وہ کسی کی ذات میں گئم ہو جائے نواہ وہ خدا ہی کی ذات کیوں نہ ہو  
ان کے نزدیک عشرت قطرہ ورپا میں ڈنا ہو جانا نہیں بلکہ تہ در پا گئن کہ تیجھے جانا ہے فرمانے ہیں

# ۱) چنان با ذات حق خلوت گزینی ترا او بیهند دادر ا تو نه بینی

# بخود مجھ کر کر گزار اندر حضور شش مشونا پیدا نہ کر نو شش

”تراؤ بپنید“ تو ہر وقت کا معاملہ ہے۔ وہ کوئی سالمحہ ہے جب خدا انسان کو نہیں دیکھتا لیکن اور اتنی بیشی کا مقام اس منزل سے آگے آتا ہے۔ موجودہ مقام میں تو ایک اولو العزم پیغمبر نے جب یہ آزو کی کہ رب ارجی۔ تو جواب مل گیا کہ لئن ترانی رتو مجھے نہیں دیکھ سکتا لیکن اس سے اگلی منزل یہیں نہیں کی پیغمبرتھوگی کہ

وْ جُرُّدًا بِلَوْمَهِ شَدِّيْنَ لَنَا ضِيْرَةٌ إِلَى رَبِّهَا | بَرْتَ سَعْيَهُ اِلَيْهِ اِلَى رَبِّهَا

ناظر توا  
طرف دیگر هم نوگه :

اب خدا پرستے کو دیکھ رہا ہے۔ اس وقت بندہ بھی خدا کو دیکھے گا۔ کہ  
عبد دو مولا در کمین پاک و گر ہر دو بے تائب انداز ذوقِ نظر  
زندگی ہر جا کہ یا شد جتوست حل نشد این نکتہ من صید صرکا و سرت  
اگر ایک طرف انسان کی تریپ اور جس س کا یہ عالم ہے کہ ایسی کیتھر یہیں سلوٹ  
طرف روائیں جائیں گے۔ تو دوسری طرف یہ کیفیت ہے کہ ہمارے سامنے آتی ہے کہ ڈاکٹر قیمت  
اکارضن پسرو رہتھا۔ زین اسپرے رب کے تو وہ سے جگہ کا اٹھے گی ڈجاء دریک ڈاکٹر کا  
حستا صلتا اور تپارب اور فرشتے قطار در قطار زین پر آئیں گے کہ  
ہر دو بے تائب انداز ذوقِ نظر

110

لیکن یہ نامہ مرا حل طکس طرح ہوں گے؟ یہ مکمل خودی حاصل کیسے ہوگی؟! یہ اس دنیا میں آئندہ آئُ علی الکھثار ہونا یعنی ایسا سخت ہو جانا کہ کوئی اسے ہضم نہ کر سکے۔ کوئی اپنے اندر چند بُرے نہ کر سکے۔ یہ کیسے ہوگا؟! اس خاک کے تودے میں فولادی جوہر کیوں نکر پیدا ہوں گے؟ یہ نازک سائیلیشہ اپنے اندر ایسی سختی کیسے پیدا کرے گا کہ اس کا "زجاج حریث سُنگ" ہو جائے۔ اس کے لئے رہوڑ و اسرار میں پورا الائچہ عمل مرتب کر کے دے دیا گیا ہے۔ یہاں اس کی تفصیل کا موقعہ نہیں۔ لیکن اس سب کا حاصل آیا نکتہ ہے۔ اور یہی نکتہ دراصل کلامِ اقبال کا مخور ہے۔ مرکز ہے۔ بحیط ہے۔ سب کچھ ہے۔ یہ نکتہ ہے۔ محمد رسول اللہ۔ فرماتے ہیں۔

تیرا جو ہر ہے نوری پاک ہے تو فروع دیدہ افلاک ہے تو  
 تیرے صید زبول افسوس تھے وحور کہ شاہین شرہ لولاک ہے تو  
 بس یہ ہے راز ایک ہون کی پنگی کا۔ اس کی خودی کے استحکام کا... کہ شاہین شرہ لولاک ہے تو  
 ڈان مقدس ہاتھوں کا پروردہ ہے جن کی شان ہیں آیا ہے کہ یہ اللہ تھوڑی آییدی یہم (الفتح) تو تو  
 اس ذاتِ گرامی کا شاہین ہے بھودانائے سل نبھیم رسول۔ مولائے کل ہے جو مراج انسانیت  
 کا نظر کا ل ہے جب تو ایسی رفیع الشان بارگاہ کا شاہین ہے۔ تو تیرے عرش آشیان ہونے میں  
 کیا کلام ہے۔ آہذا یہ تمام فضائیں اور فضاوں کی پہنائیاں۔ اور یہ سب پتیاں اور تمام بلندیاں  
 یہ ارض و سموات۔ یہ تمام کائنات اور اس کی قیود نہ آشنا سقیں۔ اس شاہین شرہ لولاک کے بازوں  
 کے نیچے کیوں نہ ہوں۔ اور یہ اس وقت تک نہیں ہو سکتا جب تک رسول کی اطاعت عشق کے مزاج  
 تک نہ پہنچ چکی ہو۔ کہ رسول کی اطاعت و حقیقت خدا کی اطاعت ہے اور یہ اطاعت قرآن کی اطاعت  
 سے میسر ہوتی ہے کہ حضور قرآن ہی کی اطاعت سکھانے کو تشریف لانے لگے ہے ۔

”قسم ہے تیرے پروردگار کی۔ ان میں سے کوئی بھی ہون نہیں ہو سکتا جب تک اپنے ان

تمام معاملات میں۔ جن میں یہ اختلاف کرتے ہیں۔ اسے رسول نہیں اپنا حکم تسلیم نہ کر لیں۔

پھر تمہارے فیصلوں پر وہ میں بھی کوئی ٹنگی اور گرانی محسوس نہ کریں۔ بلکہ ان کے سامنے

تسلیم نہ کریں ۔ ۔ ۔

اسی ایک نکتہ کے اندر راست کی مکر ریت۔ امیر کی اطاعت۔ وحدت افکار و عمل اور ان کے جمیتے جاگتے  
 نتائج۔ یعنی تکن فی الارض۔ اختلاف فی الدین۔ حکومت و سلطنت۔ زمین پر آسمانی بادشاہت کا تیار

نہ فرازیاں اور سر بلندیاں۔ کامیابیاں اور کامراٹیاں۔ اور اس کے بعد حیاتِ اخروی میں۔ بعد کی منزل میں۔ آنکھے بڑھتے کی تو تین۔ مدارج عالیہ۔ یہ سب کچھ اسی کے اندر پوشیدہ ہے۔ مجھے ضمناً اس مسجد کو یہاں چھپڑو نیا پڑا۔ ورنہ یہ تو وہ عنوان ہے جس پر کلامِ اقبال سے ایک صفحہ کم تک لکھی جاسکتی ہے۔ اقبال کی نام شاعری اور شاعری کا سوز و گداز رہن کرم ہے محبتِ رسول کا۔ جذبہ اطاعت کا۔ اسی زمانی گرامی کے شعلہ ریز لب پر سے چنے اقبال کو اقبال بنادیا۔ ورنہ یہ بھی کہیں تیرہ شاعرہ ہوا کرتے جذبہ اطاعتِ رسول نے رجسے و عشق کہتے ہیں، اقبال کو اس انداز سے لگا کر رکھا ہے کہ اس کے بڑی طہستی کے کسی تار کو چھپڑیئے۔ اس میں سے نغمہ وہی پیدا ہوتا ہے۔ اسی چیز نے ان کے سامنے قرآنی حقائق کو بے نقاب کیا اور قرآنی حقائق نے ان کے کلام میں ہم سبھا اور ضریبِ کلیم کے اعجاز پیدا کر دیئے۔ نظرت کی کرم گستاخی نے وہ دلاغ کیا تھا جو کیسے علم و حکمت تھا۔ محبتِ رسول کی موہبہت غلطی سے وہ قلبِ منور مل گیا جسے صہبائے ایمان کا مقدس ابگیتیہ کہنا چاہیئے ان دونوں کے امترانج سے وہ نگاہ پیدا ہوئی جو اشیا کی حقیقت کو بے نقاب دکھانے۔ جو گل و غار کے نظر فریبِ امتیاز سے بڑ کر شاخِ گل کے اندر جا کر مشاہدہ کرے کہ "در وین او نگل باشد نہ خار است" اس نگرِ حقیقتِ شناس کا نام ہے اقبال۔ یعنی قلب و دلاغ کا مجموع۔ ایمان و حکمت کا فشرودہ۔ زیریں و لہ نظامِ اسلامی کی رو سے کس طرح امام تشقق علیہ (یعنی مرکزِ امت) کی اطاعت۔ اطاعتِ خدا و رسول کے مرادوت ہو جاتی ہے قرآن کریم میں بصرحت اس کی تشریع موجود ہے۔ اسی جذبہ اطاعت کے اندر قبول کی زندگی کا راز ہے۔ اور اس کو بھلا دینے سے سلاموں کی آج یہ حالت ہو رہی ہے۔ اطاعت جب خوت و زہب سے بلند اور مزد و معاد و نہ سے بے نیاز ہو جائے۔ تو عشق بن جاتی ہے ۔

عشق کا عصر ہے۔ اُسیں وہ علی کام کر بیسے۔ روئی و رازی کا مشترکہ شاہکار۔ وہ شرق و مغرب کا مقامِ اتصال ہے۔

غربیاں رازی کی رازِ حیات۔      شرقیاں رائش قرآن کا ثنا۔  
 نیز کی از عشق گرد حق شناس۔      کام عشق از رازی کی حکم اساس  
 خیز نو نقش عالم دیگر بنہ۔      عشق را بازی ری کی آیسند ذہ۔

اور یہی وہ انتہا جی کیفیت ہے جو قرآن کریم ایک نوں کے اندر پیدا کرنا چاہتا ہے۔ مظاہر فطرت کی گنگوں نیز گیوں کے بعد فرمایا

انَّ فِي ذَلِكَ آيَاتٌ لَّا يُلِمُ الْأَكْلُابُ  
 الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قَيَّامًا وَّقُعُودًا  
 بَيْتَنِي يَادُكَرْتَے ہیں۔

عقل وہوش کے ساتھ خدا کو یاد کرنے والے وہ مومن ہیں جنہیں نوع انسانی کے لئے انوشنہ بنایا گیا ہے۔

اور پھر صحابہ فطرت کا کرم بالائے کرم کہ اس نگری حقیقت میں کو انہمار شاہدات کے لئے ذریعہ بھی ایسا حسین و دلکش عطا کر دیا کہ جو دیکھے کھنپا چلا آئے۔۔۔ پشتر پیکر وہ کہیں سے بوجہل و بولہست کی ہی انکھیں نہ مانگ لایا ہو۔ اور پھر تماشا یہ کہ یہ ملکوتی کام لیا اس شاعری سے جس کے علمبردار بھی تک اس

تحقیق اینیق سے ہی فارغ نہیں ہو سکے کہ بیہل نذر ہے یا موڑ۔ سچ ہے جب خدا چاہے تو ایک خشک اکروہی سے وہ کام لے لے کہ وہ کذب و باطل کے بڑے بڑے اڑوھوں کو نکل جائے۔ یہ اور بات ہے کہ نوم اقبال کو بھی ایسی ہی ملی ہو جو قومِ موتے کی طرح کہہ دے کہ فاذہب آنت و دُبُكْ وَ كَنَاهُهُنَا قَاتِعُونَ

جہا۔ تو اور تیرارب لا وجا کر۔ ہم تو یہاں بیٹھے ہیں جب فتح ہو جائے تو کو اذو سے وینا۔ یا اس ہمہ نقین ماننے  
جس طرح قرآن کریم نے عرب کی شاعری کے دورِ جاہلیت کو ختم کر کے اسی قوم سے ایک ایسا خمیر تیار کر دیا تھا  
کہ وہ جس آئٹی میں جا کر ملے اس میں بھی خیر کی کیفیت پیدا کر دے۔ وہ قوم کہ جسے چشم فلک نے ایک بار  
دیکھا اور دوبارہ دیکھنے کے لئے وہ سرگردان ہے۔ اقبال نے بھی مشکوہ قرآن کی روشنی میں بھی شاعری کے  
”دورِ جاہلیت“ کو ختم کر کے ان کے اپیوں اعصاب میں ایسا خون دوڑا دیا ہے کہ وہ دن دو رہیں جب  
بیہ زمین بدل جائے گی۔ یہ آسمان بدل جائے گا اور مسلمان پھر یہ کہنے کے قابل ہو جائے گا۔

زین از گر دش تقدیر پاگر دول شود رونے فروغ خاکیاں از نوریاں افزوں شود رونے

لہ اس حصہ مضمون کو ایمان کے عنوان کا ایک مکڑا سمجھنا چاہیئے۔ میں نے اسے متقدم اس لئے رکھا ہے کہ ایمان  
ہی تمام اعمال کی اساس ہے۔

یقین افراد کا سریا یہ تعمیر لیت ہے یہ وہ قوت ہے جو صورت گر تقدیر یافتہ ہے  
اعمال کا عنوان اس کے بعد آتا ہے۔ اس سے ہم کسی دوسری فرصت پر اٹھا رکھتے ہیں۔ و ما توفیق الہ باشد ہے

# آقبال اور فلسفہ مغرب

(از خفیظ ہوشیار پوری۔ ایم۔ اے۔)

میں نے ۱۹۳۷ء میں فلسفیات نظمیوں کا ایک سلسلہ شروع کیا تھا جس سے مراد یہ  
بھتی کہ فلسفے کے کسی خاص مسئلے کے متعلق حضرت علامہ اقبال اور مغرب کے فلسفی  
کانٹھری پر مکالمے کی صورت میں پیش کیا جائے۔ تاکہ پڑھنے والوں کو مختلف مسائل کے  
سمجھنے میں آسانی ہو۔ اس کے لئے میں نے علامہ مرحوم سے اجازت طلب کی بھتی۔

جس کے جواب میں انہوں نے تحریر فرمایا تھا۔

”آپ کا خیال بہت اچھا ہے مگر اڑو میں خیالات کا اداکار ناہست شکل ہے۔ اسکے لئے  
اپکو بہت غور و فکر ناہو گا۔ چنیت نظم غم للحیات“ اور وہ سے بہتر ہے ”  
اسفوس کے گونگوں مصروفیتوں کی وجہ سے میں یہ سلسلہ جاری نہ رکھ سکا مگر انتشار افسوس  
اس کی طرف پھر توجہ کروں گا۔ یہ تبلیغ اس سلسلے کی پہلی دو کڑیاں ہیں ۔

(ج - ۱۰)

# ”غم للحیات“

## شوہید احمد

دُنیا فریب و کرو ریا، اور دو رنگ و غم!  
 تسلیم جاں ہیں فلسفہ و علم و شعرو فن  
 قدرت ہے طفل اور جہاں بلبلوں کا کھیل!  
 اندوہ پرے کرال سے عبارت ہے زندگی  
 شاید کہ بعد مرگ بیش کو ملے سنجاتا!

## اقبال

اسے ”غم للحیات“ کے معنی سے پہنچیر  
 آہیں بتاؤں رازِ ایسا پرہیات  
 افسا نہ زیوںی ہم تست ہیں علم و فن  
 حاصل ہیں فلسفے کا پرہیاتیں ہم ات  
 تنق خودی سے جو ہرستی کی ہے نہود  
 تنق خودی سے زندہ حقیقت ہے کامات  
 اس تنق میں ملے گی اماں تجھ کو باستین  
 کیوں دھونڈتا ہے تیں اپنے لئے سنجاتا؟

## خدا

### نکش

عالم امکاں کی ہر شے بے ثبات  
زندگی کیا ہے فقط افسانہ ہے  
اک سعہت ہے شبستان حیات  
تیرہ و تاریکیت کا شانہ ہے  
بھروسہ کو بُوئے آشنا آتی نہیں  
کس قدر اس کی فضای بیگانہ ہے  
کیا وہی ہے الٰہ مذہب کا خدا  
جن کی صنعت آہ یہ پریانہ ہے  
ہے وہ شب زندہ دارِ سادہ ل  
شمع ناپس دا کا جو پروانہ ہے

## اقبال

زندگانی کی حقیقت کو سمجھ  
یہ صفت تو کوہر کیدانہ ہے  
تیرے سینے میں نہیں شمعِ حقیقت  
اس لئے تاریکیک پیلانہ ہے  
کس طرح پائے سراغ آشنا  
تو کہ اپنے آپ سے بیگانہ ہے  
اُس کے فریل پر فاش ہے تیزیاں  
شمع ناپس دا کا جو پروانہ ہے  
تو تلاش جلوہ جانال میں گم  
وہ شہیں در جلوہ جانانہ ہے

# شاعرِ ربانی

از

راجحہ انحرافی۔ اے پی سی اس

اتبَال کی شاعری اسلام کے فنی پاک سے پیدا ہوئی ہے۔ اس کے نظریہ کے مطابق شاعر قوم کے دل اور زگاہ سے شایہ ہے۔ یہ نظریہ اس کی اپنی شاعری پر پورے طور پر صادق آتا ہے۔ اقبال کی ربانی حکمت کے بغیر مطالعہ سے انسان آسمانی سے اس تلقینی نتیجہ پر وہنچ جاتا ہے۔ کہ وہ عصیر حاضرہ میں بت سلام پہ کا دل اوزگاہ ہے۔ مسلمانوں میں ایسے لوگ کم ہیں جو اقبال کے علم و بصیرت اور فکر و تدبیر کے نائل نہ ہوں۔ ایک گروہ ایسا ضرور ہے جس کا از راہ اخلاص یہ خیال ہے۔ کہ عجمی اور ہندی شاعری کی ووایات بالکل فاسد اور مہلک ہیں۔ اس لئے اقبال اپنا پیغام اگر نظم کی بجائے نشر میں دیتے۔ تو زیادہ وہڑا اور نتیجہ خیز ثابت ہوتا۔ اقبال کا شاعری کو ذریعہ پیغام بنانا۔ اس کی فطرت کا ایک سرستہ راز ہے۔ یمن اس کی ظاہر و حجم یہ ہے۔ کہ شعر اپنی کیفیت کے اعتبار سے بہت ہی سریع الازم ہوتا ہے۔ قبل ن کے کہ سامع کو اطلاء نہ ہو۔ یہ کافوں کے ذریعے اس کے دل میں اُتھانا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس کا شعیا ضرر بہت زیادہ ہے۔ ایک دفعہ حضور مسیح و رہ کائنات نے فرمایا کہ ہر آدمی کا شیطان خون کی طرح ن کے رگ و ریشے میں جاری ہے۔ ایک صحابی نے عرض کیا۔ کہ جناب کے شیطان کی کیا صورت ہے۔

جواب فرمایا۔ کہ "اسلام الشیطان علی ییدی" یعنی میرا شیطان یہرے ہاتھ پر مسلمان ہو گیا۔ اقبال نے بھی اس شیطان کو جس نے ہمارے دین و اخلاق کو بازیخیلہ اطفال بنا یا ہوا تھا مسلمان بننا کر ہماری قومی تعمیر کی خدمت ہیں لگا دیا۔ پھر اور پونچ بھی خیالات جن کے بے اصل اور بے بنیاد ہوں نے یہ کسی کو بھی شبہ نہیں۔ شعر کا حسین اور نظر فریب جامسہ اور رہ کر ابدی طور پر ہمارے دل اور دماغ میں سرپت کر گئے ہیں۔ اس نے جب چاہا جنون کو خرد اور خرد کو جنون کہہ دیا۔ اس کے نزدیک وادی انگور کا لوث کر شراب بننا ایسا ہے۔ گویا ستارے دھل رہے ہیں۔ اور آنٹاپ طلوع ہو رہا ہے۔ یہ جب چاہے مسحوق کے نیک تل کے بدی سے سمرقند اور سنجارا بخششے کے لئے تیار ہو جاتا ہے۔ اس کے فرضی محبوب کے خدو خال کے اسلوچ خانے میں اس قدر تیر۔ تلواریں اور کمندیں موجود ہیں۔ جو اپنوں بیگانوں سب کو بلاک کر دیں۔ یہ زندگی کی سطحی لذتوں کو نقد اور اخروی کامرا نیوں کو ادھار کہہ دیتا ہے۔ اس کے سایہ کے اندر گناہ اپنے آپ کو ثواب اور ثواب گناہ سمجھنے لگ پڑتا ہے۔ اس بھی کامنک کے اندر ہمارے جواہل ہنر دا خل ہوئے خود نک ہو کر رہ گئے۔ ایک بزرگ فرماتے ہیں ہے

نادریہ سیالہ عکس رُخ یار دیدہ ایم  
(حافظ)

اے بے خبر ز لذت شرب دوام م

ایک کارشادہ ہے

چوں اہل دل ز دل افانہ گوئند  
(جماعی)

حدیث بیبل و پروانہ گوئند

ایک کاشکوہ ہے

ر شعر من شده پو شید و فصل و داش من  
 چوں بیوہ کہ بس اندز بر گز نہ بال  
 (غنتی کا شیری)

ایک کاغذ رہے ہے

ہر پند ہو شاہدہ حق کی گفتگو  
 بنتی نہیں ہے بادہ و سافر کے بغیر  
 (فالنیپ)

ان حضرات کے تخلیل کی رنگین اور دل فریب غلام گردشوں میں آپ تشریف لے جائیں اور  
 دیکھیں۔ کہ پرانے عجی اسلوب نگر کے سافر کے اندر کس حد تک آپ کو مکس رُنج یا نظر آتا ہے۔ تو میں  
 جب قتوحات سے نجات کے حاصل جائیں۔ تو مکن ہے۔ اس قسم کا حب افیون ان کے لئے جائز ہو۔ ایسا بھی  
 اسی صورت میں گوارہ ہو سکتا ہے۔ کہ یہ طرز ان کی زندگی کے محکمات کے ساتھ تصادم نہ پیدا کر لے لیکن  
 مرض اور غلامی کے زمانے میں اس کے جواز کی مثال ایسی ہی ہے۔ گویا ایک جاں بیب مرضیں کو اس کے  
 آخری سانس یا ایک خل نبراد مزدود کو اس کے آخری بھمار اس سے محروم کر دیا جائے۔ اب تک یہ سب کچھ مکملے ہوئے ہوں  
 ہو رہا تھا۔ ہم زہر لیاں پی رہے تھے، ہم گھر بیویوں ک تماشہ دیکھ رہے تھے۔ کسی کو اس سمجھیں کے سامنے جرأت گفتار  
 اور مجال تعریض نہیں تھی۔ ہمارے افق پر اس قسم کی سیاہ اور خوشنک بدالیاں بچھائی ہوئی تھیں ہے۔

جب اقبال کی ربانی شاعری اور آسمانی حکمت اس پرانے سومنات بکفر کی تطبیر کا غرض لے کر  
 اٹھی۔ اس نے اپنی حکیمانہ شاعری کی اصل غلطیم کا پتہ نہایت واضح طور پر دے دیا ہے۔  
 من کہ این شب را پھول ماء ار استم گرد پائے ملست بیفنا استم

ہمنوا از جلوہ افیں اگفت داستان گیسو و خبار گفت  
من شہیں بدست اپر و مئے توام خاکم و اکوڈہ کوئے توام

بکوئے دلیر سے کار سے ندارم دل زار سے غمیم یار سے ندارم  
بجہبڑیں ایں ہم داستانم قیب و قاصد و دربان ندارم  
مرا با قرق سماں کلیم است فرشا ہنسشی زیر گلیم است

میرا شیخیں نہیں در گزہ میسر و ذیر میرا شیخیں بھی تو  
بتجھ سے گریاں میرا مظلوم صبح النشور بتجھ سے میرے سینے میں آتش اللہ ہو  
تجھ سے میری زندگی سوز و تب در دو داغ تو ہی میری آرزو تو ہی میری حیثیت

شق میری بے میں ایک شوق میری تھے میں ہے نعمہ اللہ ہو میرے رگ و پے میں ہے

تلند ریز و حرف لا الہ کچھ بھی نہیں کھلتا فیضہ شہر قاروں سے لفت لئے جاں کی  
ہماری قومی زندگی کی تین بڑی شاخیں یعنی علم، فقرا و ریاست حیات تالی کے شہرہ طلبہ سے کٹ کر  
ہمار کی مہم اسید رکھ رہی ہیں۔ علماء، صوفیا اور اہل سیاست دینی شاہراہ سے بہت کراپنے اپنے  
تنگ داروں میں مخصوص ہو کر استکبار اور تنگ نظری کے شکار ہو گئے ہیں جب اپنے شہر سے پوست تھے۔

تو اپنی بندی اور وسعت میں زین اور آسمان پر چھائے ہوئے ملتے جب کٹ گئے تو خشک اور بینم ہو کر زرد پتوں اور خشک ریشوں کا ایک طومار نظر آنے لگ پڑے ہے ۔

شاعر بھی ہیں پسیدا علماء بھی حکما رہی خالی نہیں میں قوموں کی غلامی کا زمانہ  
مقصد ہے ان اللہ کے بندوں کا گرا ایک ہر ایک ہے گو شرح معافی میں یگانہ  
بہتر ہے کہ شیروں کو سکھا دیں رہم آہو باقی نہ رہے شیر کی شیری کا فساد  
کرتے ہیں غلاموں کو غلامی پر فساد نہ تاویں سائل کو بناتے ہیں یہاں زماں

اس برحالی اور پریشان صورتی کی بیشادی ملت اقبال کی عقایبی لگاہ سے مخفی نہیں رہ سکتی  
مخفی۔ کیونکہ یہ ایک ایسے ہا امید مرد مون کی لگاہ تھی جس کی صداقت پر فائٹہ یَنْظُرُ إِنْتُرِ اللَّهِ ۔  
کی حدیث گواہ ہے۔ اس کی تظریس نقطہ نوز تک پہنچی جس کی صحیح تعلیم اور تربیت سے ہی انسان کی  
زندگی اور عروج والبستہ ہیں جس کی خوش تربیتی سے انسان ملائکہ سے بھی بڑھ جاتا ہے اور بد تربیتی سے  
چھوڑاں سے بھی سچلے درجے کو پہنچ جاتا ہے۔ وہ اس نقطہ نور کو اکثر خودی کے نام سے پکارتا ہے۔  
اور کبھی کبھی روح۔ دل۔ ضمیر۔ جان پاک وغیرہ وغیرہ ناموں سے بھی یاد کرتا ہے ۔

انسانی بدن بھی خودی کے احوال میں سے ایک حالت کا نام ہے۔ خودی درست ہے۔ تو  
بدن بھی درست ہے۔ خودی مقصود ہے۔ بدن مقصود نہیں ۔

قوموں کا اجتماعی نظام بھی ان کی خودی سے پیدا ہوتا ہے جس طرح ایک زندہ فرد کو اسکے  
بدن کے کامنے اور ایذا دینے سے تکلیف ہوتی ہے۔ اسی طرح ایک با غیرت قوم کو اس کی اجتماعی نہیں  
اور نظام کے ضروری کرنے سے تکلیف ہوتی ہے جس طرح ایک زندہ فرد کے لئے اپنی جان اور بدن کی

حافظت ضروری ہے۔ اسی طرح ایک باغیرت قوم کے لئے بھی اپنی اجتماعی زندگی اور نظام کی حفاظت ضروری ہے مسلمانوں کی اجتماعی زندگی اور نظام کا نامہ شریعت ہے۔ اسی نے اُنکے لئے حلال و حرام نیک بدوغیرہ کامیاب تائماً کیا ہے۔ یہ نظام غلبیم عدال و روفیل کے اصولوں پر تعمیر ہوا ہے اور ایکی جو حضور مسیح و کائنات کے ضمیر پاک کے اندر ہے،

آدمی اندر جس ان خیر و شر کم شناس در نفع خود را از ضرر  
کس نہ اندر نہ شست و خوب کا حسیت جسادہ ہموار و ناہموار حسیت  
شرع خوبی نہ زد اعماق حیات روشن از نور شش ظلام کائنات

گرہبال داندھراش حاسم تاتیا سخت نہیں ماند ایں نظام  
نیست ایں کھار قیہاں اسے پسرا باںگا ہے دیگرے ایں رانگر  
حکم ش از عدال است تسلیم و خیاست پنخ او اندر خوبی مصطفیٰ است

جس طرح جان و بدن ہیں کوئی تنازع نہیں اسی طرح دین و سیاست اور فقر و سلطانی  
یہیں کوئی تصادم نہیں ۴

خسر وی شمشیر و درویشی نگاہ ہر دو گھر از محیط لا آکہ  
قفو و شاہی و اروات مصطفیٰ است ایں تجلیہا نے ذات مصطفیٰ است  
ایں دو قوت از وجود مون است ایں قیام و آں سبود مون است  
اقبال کے نزدیک دین حضن چند رسم کا نام نہیں۔ بلکہ ان رسم سے اس دینی حرارت کو زندہ

رکھنا ہے۔ جو ایک مسلمان کو اپنے قومی نظم اور الہی شریعت کے ماتحت پوستہ کھٹی ہے۔  
 در بدن داری اگر سوزی حیات ہست محراج مسلمان در صلوٰۃ  
 سا در نداری خون گرم اندر بدن سجدہ تو نیت جزر سیم کئن  
 اقبال کے نزدیک دین اور اس کی تمام تجلیات کا سر جھپٹہ حضور سرور کائنات کا ضمیر ہے بخوبی  
 می زندگی کی تمام شاخیں امید بمار اسی صورت ہیں رکھ سکتی ہیں کہ اپنے بھرستے پوستہ ہیں ۰  
 دین اور ایمین اوقت سیم کل در جانبین او خطہ اوقت دیر کل  
 عقل را اور تنیخ جو صدر دار کرد

جزئیت پر وردہ آغوش اوست یعنی امر ریاضم از دو ٹش اوست  
 او دے دی پیکر کارم نہ ساد او نقاپ از طلعت آدم کشاو  
 ہر سداوند کمن اور آشکست ہر کن شاخ از نہم آغچپ بست  
 گرمی، منگا سائے بدر و حنین حیدر و صدیق و فاروق حسین  
 سطوت بانگ صلوٰۃ اندر نہ برد قرأت الصفت اندر نہ برد  
 تنیخ ایوبی لگاہ با یزید گنجہ اسے ہر دو عالم را کلید  
 عقل و دل راستی از یک چاہمے اخلاق اذکر و فکر روم و رے  
 علم و حکمت اشرع دویں تسلیم امور اندر وون سیستہ دل ہانا صبور  
 حین عالم سوزا محسر اوتاج آنکہ از قدو سیاں گیر خسراج

ایں ہمہ یک لختہ از اوقاتِ اوست  
یک تخلی از تجلیاتِ اوست  
ظاہر ایں جلوہ ہائے دل فروز  
باطنش از بارفان پہنچاں ہنوز  
حمد بیے حد مر رسول پاک را  
آنکہ ایساں واو شست خاک را

اقبال کے نزدیک انفرادی زندگی کا غالباً پہلا اصول یہ ہے کہ انسان کسبِ حلال کرے۔  
اور اپنی قوم کی گردن پر بوجحد نہ ہو۔

خودی کے تکمیل کو ہے زہر ناب وہ نال جس سے حقیقی ہے اسکی آب  
وہی نال ہے اس کے لئے ارجمند یہی جس سے دنیا میں گردن بند  
قوم کی اجتماعی زندگی کی صالحیت کا معیا ہے۔  
کس نگر و در جہاں محنت اجکس نکتہ شرع بین ایں اسٹ و بس  
ہمارا شرعی نظام اور ہمارے شرعی اعمال ہمیں ہم دل اور یک نگاہ بنا دیتے ہیں۔ چونکہ انکی  
بنیاد پر حُریتِ عدل اور سعادت پر ہے۔ اسلئے ان کے غلبہ اور نصرت کے لئے جدوجہد کرنا دنیا میں حق  
کی حکومت قائم کرنے کے برار ہے۔

چیست ملت اے کے کہ گوئی لا الہ  
باہر اہل پشم بودن یک نگاہ  
اہل حق راجحت و دعوے کیے اسٹ  
خیمہ ہائے ماجد اور ہما کیے اسٹ  
ذرہ ہا از یک نگاہ ہی آنکارب  
یک نگاہ شو نا شود حق بے جواب

جاویدنامہ کے اندر فلک شتری کی سیاحت کے دوران میں ایک موقع پر زندہ روڈ ہلچ

سے سوال کرتا ہے۔

چیست دیدار خدا نے تپہر آنکھ بے چکش نگر در ماہ دہر  
ھلچ کا جواب ہے۔

نقش حق اول بیان انداختن بازاورا در چہ سال انداختن  
نقش جان تا در چہ سال گرد تھام سے شود دیدار حق دیدار عام

اس خنک مردے کے لازمی ہوئے او فلک دار طوافت کوئے او  
واسے درویشے کہ ہوئے آفرید بازاب بربست ودم درخود کشید  
حکم حق را در چہ سال جاری نکرد نا ان از جو خور دو کاری نکرد  
خانقاہ ہے ہبست و اخیرہ زید راہبی ورزید و سلطانی نزید  
جیسا کہ پہلے عرض کیا گیا ہے جس طرح کہ اقبال کے نزدیک جان و بدن میں کوئی جھگٹا نہیں  
اسی طرح دین و وطن میں بھی کوئی تنازع نہیں۔

ایں نکتہ کشا پندہ اسرار نہان است  
ملک است تین خاکی و دین روح رواں است  
تین زندہ و جاں زندہ زر بیط تین و جاں است  
با خرق و سجدہ و شمشیر و منان خیز

## از خواب گرال خواب گرال خیز از خواب گرال خیز

جان و بدن اور دین و وطن ایک ہی جیتیعت کے دو مختلف نام ہیں۔ اقبال کو اگر غناہ ہے تو غض و طبیعت کے فرنگی تصور سے ہے۔ جس کی رو سے وطن وین پر مقدم ہو کر اساس ملت بن جاتا ہے دین سے کٹ کر یہ تصور انسان کو جہوں بنا دیتا ہے۔ اس کے انصاف و عدل کے نظریات ایک جغرافیائی حدود کے اندر مقيّد ہو گئے ہیں۔ اور ان حدود سے جب وہ باہر نکلتا ہے۔ تو خدا کی باتی مخلوق کو وہ جانوروں سے بذرا سمجھنے لگت پڑتا ہے۔

دوئی ملک و دین کے لئے نام رادی دوئی چشم تہذیب کی نابصیری  
ہوئی دین و دولت میں حبیب مجددی ہوس کی امیری ہوس کی وزیری  
اسلام کی اساس توحید اور رسالت پر ہے۔ انسانی زندگی کی بنیادی ضروریات کی  
شرح کو وہ انسانوں میں سے ہی ایک انسان کامل کے سپرد کرتا ہے۔ جغرافیائی حدود اور زنگ و  
نسب کو انسانیت پر وہ مقدم نہیں سمجھتا۔

گفتار سیاست میں وطن اور ہی کچھ ہے  
ارشاد نبیوت میں وطن اور ہی کچھ ہے

ماحصل یہ ہے کہ اقبال کی شاعری عرف عام کی سی شاعری نہیں۔ بلکہ یہ علم خودی ہے۔ جس میں ایک طرف جان و بدن اور دین و وطن کی زیارت کو دنیا نے ذکر و فکر سے ختم کیا ہے۔ دوسری طرف ملت اسلامیہ کو ان کی اساس ملت کے ساتھ گردیدگی سکھا دی ہے۔ دنیا وی زندگی کو روزی دن

کہا ہے۔ اور اسلام کے یادشاہ اول و آخر کے احکام کا احترام سکھا یا ہے۔

حکیم سلطان گیرداز جنگش منال

روزِ سیداں ثبیت روزِ قبل و قال

تختت جم پوشیدہ زیر پوریا است

فقرو شاہی از مقاماتِ پنہا است

# اقبال اور فنونِ طبیعت

۱۳

پرسو فیصلہ عالی عاپد۔ ایم اے

انسان بھی ایک عجیب عالمِ طبیعت ہے، انکر کے نگ گزناگوں، بات کے ڈھنگ ہو گھوں  
بھیجی دل پر بندی ہوئی، بھی دل سے ٹھنی ہوئی، انہوںی جمال بھپتا تا ہے خود ہی شکار ہو جاتا ہے اڑان  
کی رو میں ہو تو آسمان پاؤں کے بیچے، نشیب کی طرف مائل ہو تو زمین بھی آسمان ۔  
وسرے جیوانات سے جدا کرنے کے لئے اس کی بھٹکت پھپتاں میں بتائی گئی ہیں۔ مشاہد کے  
بات کر سکتا ہے، میں جل کر رہنے کا عادی ہے، ہنستا ہے، ایک دوسرے کے خون کا پیاسا ہے،  
لیکن کسی روشِ دماغ نے کیا خوب بات پیدا کی ہے۔ کہ انسان کی بڑی پچاپاں یہ ہے۔ کہ بعض کام  
بیغیر ضرورت کے کرتا ہے ۔

حق یہ ہے۔ کہ بڑے بیٹے کی بات کہی ہے۔ ہم آپ روزانہ ضرورت کے مطابق بائیں  
کرتے ہیں۔ اپنا مطلب دوسرے کو سمجھاتے ہیں اس کا سمجھتے ہیں، تو زندگی کا کاروبار جیلتا ہے لیکن  
ضروری باتوں کے علاوہ انسان بات ہیں سے بات بھی نکالتا ہے، بات کرنے کی خاطر بات کرتا ہے  
کسی ازندگی جیسے ہیں، فرماںکلفت کے ساتھ اور سچ کا خیال رکھ کے یونہی اور ہماری کمکتی سے تو اسے

گفتگو سازی (making conversation) اور "یاران سپل" کی تعلیم ہیں زین آسمان کے  
قلاب پے ملتا ہے تو اسے گپ بازی کہتے ہیں۔ پھر گفتگو سازی اور گپ بازی کی تکمیل سے ایک نیجی  
پیدا کرنا ہے جس ہیں گپ بازی کی بے تکلفی اور رہنمائی اور گفتگو سازی کی تہذیب و متناسبت ہوتی ہے  
اس سے فن گفتگو کہتا ہے۔ اور اس فن کے مابروں کو کبھی ظریفیت اور گفتگو باز کا القب دے کر خوش ہوتا  
ہے کی بات یہ ہے کہ اس بیکار اور بے ضرورت چیز کو پر لطف اور بامزہ خیال کرتا ہے۔ یہی حالت  
آواز کے آثار چڑھاؤ اور لفظ کے الٹ پھیر کی ہے۔ روزانہ ضرورت سے کبھی جنگ کر جبکہ پیکار کے کبھی نہ  
لپیٹے ہیں کبھی وابھی آوازیں کام چلاتا ہے۔ لیکن کبھی کبھی انہیں آوازوں کے آثار چڑھاؤ سے، ان کی ایک  
خاص طور پر ملکر، جوڑ توڑ کر خاص قسم کی رسیلی اور ستری آوازیں پیدا کرتا ہے۔ باکل بے ضرورت،  
انہیں موسیقی کہتا ہے، بے معنی الفاظ کی ایک متناسب تکرار کا نام سرگم رکھتا ہے۔ پھر بولوں کو لال  
میں بانٹتا ہے، اور اس پنے دل کو یہ کہہ کر تسلی دیتا ہے کہ ہاں بیکار لیکن کبھی طریدار کبھی سڑھی اور  
کبھی میٹھی آوازیں ہیں ۔

روز نشر بولتا ہے اور لکھتا ہے۔ پھر لفظوں کو ایک خاص طرح تکمیل و تیار ہے اور کہتا ہے  
یہ شعر ہے۔ بے ضرورت لیکن کیسا لوچدار اور خوبصورت،  
یہی حال زگ اور خطوڑا کا بے خطوڑا سے مستطیل مرتع اور شدث، الاضماع بنا تا ہے۔ اور  
ان کی بنیا پر دنیا کی بڑی عمارتوں کی طرح ڈالتا ہے لیکن یہی کبھی بے ضرورت خطوڑا کے چھم زگوں  
کی ملاوٹ و ڈھوپ سائے کے چوڑے سکے کبھی بھئی ہوتیں اور دل بھانے والی صورتیں بنا تا ہے کہ خود گھنٹوں و کھیالے  
یہی انسان کا آرٹ ہے۔ بیکار لیکن طریدار اسے ضرورت لیکن غویبصورت ।

اوپر جو کچھ لکھا گیا ہے اس میں آرٹ کی ایک معیاری خصوصیت پر زیادہ زور دیا گیا ہے یعنی حسن اور پُر اور آرٹ کی اور بہت سی تعریفیں بھی ہیں شلائیہ کہ ظاہر کے ذریعے باطن کے الہام کا نام آرٹ ہے۔ یا یہ کہ آرٹ خدا کی شبیہ ہے لیکن بخوبی میں آرٹ کا جو تصور ہے۔ اس میں زیادہ اہمیت حسن و جمال کے انہصار ہی کو دی جاتی ہے، اور یہی وجہ ہے کہ میں نے ابتدائی حصے میں اس پہلو کو نہایاں کر کے دکھایا ہے،

آرٹ کے سلسلے میں بغرب نے حسن کے متعلق جو مژگا فیال کی ہیں۔ ان سے ابھنے کی اس مضمون میں ضرورت نہیں لیکن اقبال کے تصور کو زیادہ واضح کرنے کے لئے اس بحث کی چند گزیں کھوتا ہوں یہاں تو حسن کی وجہ سے دنیا میں ہمیشہ ہنگامہ بپار رہا ہے۔ لیکن آرٹ کی نہایاں اس لفظ کے غلط استعمال نے جو فساد پیدا کیا ہے۔ اس کا ٹھکانہ کا نہیں۔ حسن ایسا غیر بزم اور بپریان لفظ ہے کہ اکثر اوقات اچھے اچھے پڑھے لکھے لوگ حسن کو جمالیاتی معنوں میں نہیں برتاتے۔ بلکہ اس لفظ کو اس کے محدودی معنوں میں استعمال کر جاتے ہیں، عوام کا تو کیا ذکر ہے!

جب کوئی عامہ آدمی جیسیں عورت کی ترکیب استعمال کرتا ہے تو اس کا مطلب صرف یہ نہیں ہوتا کہ اس کو دیکھ کر ان جذبات میں مخرب ہوتی ہے جو جیں وہیں چیزوں کی قدر دانی تعلق رکھتے ہیں۔ بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ عورت چاہے جانے اور حاصل کرنے کے قابل ہے۔ مسٹر کلائوبیل نے کیا خوب کہا ہے کہ انسان کے متعلق جب جیں کا لفظ استعمال کیا جاتا ہے تو اکثر اوقات کہنے والے اور سننے والے کا ذمہ فوراً حسن کے صلبی پہلوؤں کی طرف توجہ ہوتا ہے۔

— Asst. By Clive Bell.

اکثر ادب اور آرٹ کے خود ساختہ نقاد و پروپریوٹ اور بد ذوق بزرگوار ہوئے ہیں جو ایک حبیب عورت کو زینا کی سپکے جیل چیز اور اس کی تصویر کو صوری کا منہماں کے کمال تصور کرتے ہیں۔ ان لوگوں کی گودیں تربیت پائی ہے جو اس عالم غیر مشرق کے ہوں یا مغرب کے جاہلیاتی حسن سے بالکل بے بہرہ اور ذوق سلیم سے بالکل کورسے ہوتے ہیں۔ ان کی نظر میں حبیب آرٹ وہ ہے جو کسی نہ کسی شکل میں عورت سے متعلق ہے ۔

ان حضرات کو ان گیشہ شدیں روپ لفظ ایسا ہے جیل کے القانٹالیتی ہوئی سہماوی را توں کی یاد

تازہ کریں ۔

پار کی بزم ناز ہیں گذری ہر فی جوانیاں

کی تبلیغیت کا یہی راز ہے۔ سنتے واسے گیت سنتے ہیں اور اپنی ماہنی کی رسیلی یاد سے متاثر ہوتے ہیں بلکہ یہاں تک کہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اصل چیز گھانا تھا، گانے کے الفاظ انہیں سنتے۔ یہ قدر دانی تو سلیقی کے حسن کی قدر دانی نہیں۔ اپنی جوانی کی بقا یا ہوس کاری کی قدر دانی ہے ۔

ان لوگوں کو تھمری وہی پسند کرنے لگی جس کو سن کر آج سے کچھ سال پہلے کسی گانے والی کی رسمیت اکسوں کے ساتھ آجائے اور پاؤں کے گھونگھروں کی جھنکار کاں ہیں گوئنچنے لگے ۔

یہی حالت شعر کی قدر دانی کی ہے، ان لوگوں کی نظر میں شعرورد ہے۔ کہ اسے سن کر آج سے میں سال پہلے وہ شعلہ یہ کسی بنت عمر کو دیکھ کر روشن ہوا تھا۔ اس کی خاکستریں پھر ایک چنگاری جاندار معلوم ہونے لگے اور دل انہی جذبات سے کھیلنے لگے۔ جو جوانی کی شور بیداری سے ختم ہیں ۔

یہی وجہ ہے کہ زوال پذیر قبول کے شرائی نہیں وہی کو حسن کے پر دیہیں چھپانے کی کوشش کرتے ہیں جس کی جالیاتی تفسیر سننے کے بغیر اس کے صحیح استعمال سے ناواقف ہونے کے باوجود اپنی بزرگ سرائی مختصر "عورت پرستی" کو اس طرح پیش کرتے ہیں۔ گویا ان کا آرت تخلیق حسن کا فرض انجام دے رہا ہے۔ یہ بذکر ہے نہیں جانتے کہ جس کو وہ حسن کہتے ہیں وہ در حمل جزو ہے اس تصور کا بخوبی عورت کے عذبی حسن کے متعلق ان کے ذہن ہیں پہلے سے موجود ہے اور جسے جالیات سے کوئی واسطہ نہیں۔ یہ کوئی ذوق نہیں جانتے کہ عورت کے حسن کا جنسی تصور ان کے لئے ایک ذہنی پہلو ہو چکا ہے اور اسی پہلانے سے وہ بہترین کے حسن کو ناپتے ہیں ۔

یہ نہایت شدید ذہنی مرض ہے جس کی بڑیں ہندوستان کے شاعروں میصوروں (اولاد) مطرپوں کے ہلوں کے عجیق تریں گوشوں میں بخش چکی ہے۔ ہماری ادبیات میں زندگی کے بالات احساس سے بیپرواہی، اور حسن کا جنسی تصور خاص طور پر بخایاں ہے۔ غنائی شاعری کو جھپوڑی ہے اس میں تو اس قسم کی حسن پرستی کے سوا اور کچھ نظری نہ آتے گا۔ جس کو ہم ملئی اور انقلابی اور منتظر نگار شاعری کہتے ہیں وہاں بھی حسن اور روپ عورت کی نسبت اور اسکے واسطے سے پیدا کئے جاتے ہیں ۔

یہ فطرت کے جھوٹے نہنذر نگار، یہ انقلابیکے غیر مخلص پرچارک، یہ وطنیت کے بے علم حلم برداز کسی چہرے میں حسن دیکھ سکتے ہیں۔ نہ اپنی باطنی قولوں کے ذریعے حسن کا انہمار کر سکتے ہیں یہ انہوں نے عورت کے بھی حسن کی مشعل لے کر چلتے ہیں اور اسی مشعل سے اپنی تاریک اور زوال پذیر شاعری کو روشن کرنا چاہے۔ ہیں ایسی وجہ ہے کہ جب اس کی تفہیم میں عورت مرکبی وجود نہیں ہوتی تو کبھر اتھے ہیں۔ کہ حسن کس طرح پیدا ہو گا، اور مجبوراً جب تک لظہ کے حجم میں کسی حسین عورت کا پیکر داخل نہ کر سکیں ابھی بے اہروی۔

تکمین نہیں پاتی ۷

اس قسم کے یادوں کوں ہیں اس ذہنی فلنج اور اس عجیبی غلامی کی گمراہ تین شکل جوش ملیج آہی  
کا کلام ہے۔ اس کی ایک قلمب ہے ”کوہستان دکن کی عورتیں“۔ یہ نظم جوش کی نفسیات کا مطالعہ کرنے کے  
لئے ایک عجیب چیز ہے۔ کوہستان کا زندگی افراد مفتر ہے، چلپلاتی دھوپ میں وہاں کی سیم  
عورتیں سنگ اسود کی چٹائیں بن کر کھڑی ہیں، لیکن زندگی اور صحت مندی کی اس توانا فضایہ جوش  
نے عورت کی جو تصور یہ کہی ہے، اس میں بھی عورت کو جسمی طور پر چاہیے جانے کے قابل بنانا چاہا ہے ۸

چال جیسے تند پھٹے یوریاں جیسے غزال  
عارضوں میں جانوں کا زنگ سکھیں بے شال

یہ تصور کہنے کہ شاعر انقلاب اس سیرہ فامن سے پڑھتے والوں کا تعارف کردا کر خصت ہوتا  
اس طرف لاش کسی کشته غم کی اٹھی  
اس طرف سوگ نہیں سوگ منا کے اٹھے  
اس شاعر کی نمازیوں ہوتی ہے کہ ایک بد صورت لیکن جوان عورت سے لگا وٹ کے  
طریقے پر اطمینان عشق کرتا ہے ۹

جو افی کا منگ بھرا زمانہ وہ ہے جس میں قوت عمل پورے بوش میں ہوتی ہے جب  
انسان پتھروں سے ووہو کے دریا یہا سکتا ہے۔ ووزخ کو جنت بننا سکتا ہے۔ قوت بالٹی  
کے انہار سے ایک نئی دنیا پیدا کر سکتا ہے۔ اس زمانے کی تصور یہا سے شاعر انقلاب نے  
اپنی نظموں میں اور ہمارے خیام العصر نے اپنی ریاعیوں میں ایسے انداز سے کہنی ہے کہ یہا

اد نے درجے کے جنسی حرکات کے کچھ نظر نہیں آتا ۔

نتیجہ ان باتوں کا یہ نکلا ہے ۔ کہ ہماری ادبیات میں اگر کہیں خلوص ہے۔ تو وہ نہیں شاعری میں ہے۔ دار دامت قلب کے انہمار میں ہے۔ عیش کوشی کی تفسیر میں ہے۔ تیاگ کے بیان میں ہے۔ اس سے پرے جب ہمارے شاعر خدا کی کائنات میں داخل ہوتے ہیں زندگی کے مسلوں سے دوچار ہوتے ہیں۔ تو سوز و فکر سے بالکل عاری ہو جاتے ہیں۔ یا تو نفس کی کیفیات کا جائزہ لیتے رہتے ہیں، اور اپنے آپ میں گم رہتے ہیں۔ داخلی حدود کے بھی باہر نہیں نکلتے اپنے حال میں مست، اپنی زندگی کے حالات سے بے پرواہ، اپنے آپ میں مگن، دوسروں کی کیفیات سے بے نیاز، یہی ان کی کائنات، یہی ان کی شاعری کامیڈیاں، ان کا دل، ان کا جام جہاں نما، ان کا شعر ان کا سانگھیات ہوتا ہے، اور کبھی اس خاکستر کے ڈھیر کو مست ہاتھوں سے ہٹا کر ذرا سر ملند کرتے ہیں اور سوچنا چاہتے ہیں۔ تو دوسروں کی دماغی کا وہ شوں سے سوچتے ہیں، کوئی اور ان کے لئے سوچتا ہے۔ وہ اس کی سوچ کو جانپنخے کے بغیر اس کے ہم نوا ہو جاتے ہیں اور خود فربی کی پرانی عادت سے مجبور یہ سمجھتے ہیں۔ کہ ہم خود سوچتے ہیں اور سوچ رہے ہیں۔ دوسروں کے دماغ سے سوچنے کا نام انہوں نے وطن پرستی رکھا، ان لوگوں کی دلمنی اور انقلابی شاعری سوز و فکر سے بیگانہ خلوص سے عاری اس سے کہیں بدرہے۔ کہ کہ تھیں کسی ہیرے کو ایک جوانہ کے روپ میں پیش کیا جائے۔ اس سلسلے میں آپ بلاخڑے فرمائیں گے، کہ جوش کے دامن فکر میں سوانح چند خوب صورت ترکیبیوں کے اور کچھ نہیں ہے اس کے انقلاب کے دھوے باطل۔ اس کے بغاوت کے دامن۔ رگیں بچلانے سے

منہ میں جھگ لانے سے ہمہ بیان بھیجنے سے ایکوریاں چڑھائیں سے، ہوا کے گھوڑے پر جھپڑ کے ہوا سے لڑنے سے، نہب کے شاعر کو بدنام کرنے سے، انقلاب پیدا نہیں ہوا کرتا۔ انقلاب کی جدوجہد میں جو سخت کوشیوں کے مرحلے آتے ہیں۔ ان کو سڑک کرنے کے لئے صرف لفظوں کا لامپراق اور جدال یاد و باراں کا مذاق اڑانا کافی نہیں ہے۔ یہ خوبصورت لفظ ہیں کہ تھیاں سے سچے ہوتے کرائے کے سوار ہیں۔ ان سے اونچ انسانی ہیں کوئی انقلاب پیدا نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ خود شاعر کا باطن اس انقلاب کی روح، اور اس کے حسن سے بالکل بے خبر اور بے پرواہ ہے ۔

اس ذہتی مرض سے اقبال نہایت خالق ہے۔ اس نے حسن کے مقاب کے پیچے ہمارے شاعروں اور مطربوں اور صوروں کی ہوتی پرستی کو صاف دیکھا ہے۔ اور اس مرض کا علاج یہ ہو چکا ہے۔ کہ ان کو صفات الفاظ میں تبیہ کی جائے، کہ جس سیستم کا حسن سمجھتے ہیں وہ ہوت کے حسن کا جسمی اور ذہنی تصور ہے جو کسی نہ کسی روپ میں ان کی مخلوقات بنتیں ظاہر ہونا ہے جس پر لوگ اس سے پرست ہتے ہیں، تو لوگ یا سو اگر رجھاتے ہیں۔ اور انہی نے نقال ہو کر وہ جانتے ہیں۔ ان سے یہ ایدر کہنا کہ اسپنے باطن میں کسی غایقی قوت کی نوکا احساس کریں گے۔ بالکل بے کار ہے۔ اقبال کی نظر میں یہ لوگ ہے

پشم آدم سے پہنچتے ہیں متامس کرتے ہیں روح کو خوابیدہ بدن کو بیسیدہ ہندو کے شاعر و صورت گرد انسان نہیں آدیتیاروں کے انہیں پہنچوڑت بہت سوار آئتی کے سلسلے میں اقبال کو زین کر لفظ کے انتقال سمجھ دیتے۔ اس کی ایک دویم

اور بھی ہے جس چیز کو جمالیات میں حسن کہتے ہیں۔ وہ اصلًا شکل سے پیکر سے، انداز سے، ظاہر سے تعلق رکھتی ہے۔ روح سے امعانی سے، انفرز سے، موضوع سے اسے کوئی واسطہ نہیں، آرٹ کی تمام مخلوقات حسن کے اعتبار سے یکساں ہیں۔ حافظہ کا ایک شریک یہ ہے کہ ایک ڈرامہ، آنجلو کا ایک محبہ، حسن کی نوعیت میں بالکل یکساں ہے۔ آرٹ میں حسن کے مدارج نہیں ہیں۔ آرٹ کی مخلوق یا حسین ہے، یا حسین نہیں ہے۔ یہ سوال کہ کام کسی کام آرٹ اعلیٰ درجے کا ہے یا اونٹے درجے کا، شکل یا حسن کی نسبت سے طے نہیں ہوتا۔ بلکہ موضوع اور امعانی کے ذریعے طے ہوتا ہے یعنی حسن شکل سے والبستہ ہے غلطت اور سپری معانی و مطالب نے ہے۔

مسٹر الیگز نڈر نے اپنی "تصنیف" حسن اور قیمت جانچنے کے دوسرے پہاڑے "میں اس سلسلے کو بہت سمجھا کر لکھا ہے یہاں شرق کا ایک سپوت شیخ آذری ان سے بہت پہلے آرٹ میں حسن اور غلطت کی بحث کا فیصلہ کر چکا ہے ہے۔

|                                                               |                           |
|---------------------------------------------------------------|---------------------------|
| اگر چہ شاعر اور بزم اشعار                                     | زیک جام ان در بزم سخن مست |
| وے یا با وہ بعضی حسریاں                                       | فریب چشم ساقی نیز پیوست   |
| زبان طو طی گفت ار ایشان                                       | زبان از نکتہ صورت فرو بست |
| کند فطرت ار ایشان گر نظریم                                    | پدر یا یہ حقیقت انگند شست |
| بے سے فرق است ازیں تاؤں کہ تھے                                | کے با صدیل بر کیک ڈگر بست |
| میں یکساں کہ در اشعار این قوم                                 | وراۓ شاعری چیزیں گر سست   |
| موضوع و مطالب سے آرٹ کی غلطت کا یو تعلق ہے۔ اس کی وجہ ظاہر ہے | بلکہ یہ یک عاشقانہ اشعار  |

کہنے کے لئے کارگیری کی ضرورت نہیں ہے۔ ایک پچانہ فکری یعنی غزل، دردیت اور قافیے کی باندیلیں کے لئے موجود ہے، روایات غزل موجود ہیں، ایک پامال راستہ موجود ہے۔ ملائیں میں ڈھنی ہوئی ترکیبیں۔ پرانے استعارے اور کنائے موجود ہیں۔ ذرا سی محنت سے مطلب "ایک حسین شکل اختیار کر سکتا ہے۔ اس کے بخلاف ایک فلسفیانہ نظام کو پیش کرنے کے لئے اس قسم کی کوئی آسائی نہیں ہے۔ نئی بات کہنے کے لئے الفاظ کا سینہ پر کر ان کوئی اہمیت نہیں پڑے گی۔ انہمار کے لئے پیکر خود تراشنا پڑے گا۔ اس ذہنی ہنگامہ آرائی کے بعد معانی ایک خاص شکل اختیار کریں گے۔ معانی کے درنا یا بکار کو رشتہ الفاظ میں پرنا ہو۔ تصنیع گر کی مشاقِ الگلیوں میں رذش نہیں ہونی چاہیے۔ سماں میں عتاب کی طرح تیز، صبرمندر کی طرح بے کراں اور حوصلہ تریا کی طرح بلند ہونا چاہیے ورنہ شکل اور تیکری ایک دوسرے سے کبھی ہم آہنگ نہ ہو سکیں گے، کہ صنایع کا مقصد لوجہِ حسن پورا ہو جائے۔ اس سلسلے میں صنعت گر کو جو شکلات پیش آتی ہیں، ان کی طرف مختلف اردو شاعروں نے اپنے اپنے اندازیں اشارہ کیا ہے۔

خٹک سیروں تباشی میں ہو ہوتا ہے  
تب نظر آتی ہے اک مصرعِ ترکی صورت

شاعری بھی کام ہے اُتھ سرچن ساز کا

درنا یا معانی نے کیا مجھ سے گریز جب اسے تاریخی میں پرنا چاہا

اقبال نے لفظ و معنی کے انجمنے ہوئے رشتے کی گردیوں کھولی ہے ۔  
 اختلاط لفظ و معنی ازب ط جان و تن  
 جس طرح انگر قب پاوش اپنی خاکتر سے ہے

در اصل آرٹ کے سلسلے میں حسن کو ہدیہ سامنے رکھنے سے حرف شکل و پکر کی اہمیت سامنے رہتی ہے۔ موضوع و معانی کی بلند سی امتالب کا اچھوتا پاپ، فکر کی توانائی اور صحت مندی اکثر اوقات فراموش کر دی جاتی ہے۔ جو قسمی زوال و اخطاٹ کے خطرناک عوامل سے دوچار ہوتی ہیں۔ ان کے قومی، معاشری اور سیاسی انتشار کا ایک عکس آرٹ میں بھی جلوہ گر ہوتا ہے۔ مغز اور معانی کی طرف سے آنکھیں بند کر لی جاتی ہیں، پکر کی رعنایوں کی طرف مکمل بند ہو جاتی ہے۔ مٹی کے چپلوں کے رنگ اور شکل کو دیکھ کر رس کا نصویر کیا جاتا ہے۔ سرتی آوازوں کے مجموعے کا نام موسیقی، انہوں نے شکلوں کے عکس کا نام مصوری اور مرصع الفاظ کی باوزن تکہب کا نام شاعری رکھا جاتا ہے ۔

غدر سے پہلے کی اردو شاعری کو (دہلوی ہو یا لکھنؤی) چند ستیجات سے قطع نظر صرف پکر پستی کا لقب دیا جاسکتا ہے۔ لکھنؤی دربار کی گود میں پہلے ہوئے شاعروں کی یا وہ سرائیاں تو اس سر میل ہیں۔ ان شاعروں کا عبوب مشغله صرف آرٹ کے مسئلہ سے کمیلنا، مختلف زنگوں کو ملا کر ر بغیر کسی معنی کی نسبت کے، ایک ایسا اثر پیدا کرنا جو انہوں کو بھلا معلوم ہو، ان لوگوں کا منتہا نظر ہے ۔

ان کے لئے لفظ خود ہی مقصد، خود ہی حصول مقصد کا وسیلہ ہیں ہے

خود کوزہ و خود کوزہ گر و خود گل کوزہ

اس زمانے کے کسی بزرگوار کا شرہبے ہے

پارہ دری ہیں سیچی ہیں دشمن کے پاس دد  
معلوم ہو گیا مجھے شمشاد زبانیں گے  
ایک اور بزرگوار فرماتے ہیں ہے

زلف لٹکا کے وہ جس دم سر بazar چلا  
ہر طرف سوراٹھ سار چلا مار چلا

ایک حضرت کا ارشاد ہے ت

عناب لب، العاب دین، شربت و صال  
لشخہ بیچا ہیئے تیربے مبیسا رکے لئے

اور امانت لکھنؤی کی صحت کمال کی بیہودگیت ہے ہے  
بھیریئے ملتے ہیں اکھیں تیسری گلگالی پر

یہ نتیجہ ہوتا ہے آرٹ میں حسن پر زور دینے کا ہے

اقبال ہمیں آرٹ کی شکل آرٹ کے حسن سے ہٹا کر آرٹ کے معانی، منسوع اور مطالب کی طرف  
سے جانا چاہتا ہے ابھی یہ معلمہ نہیں کیا کہ تبلیغی اقبال کی نظر میں آرٹ کا کیا مقصد ہے۔ لیکن اتنا ضرور کہونا کہ  
کہ اقبال کی نظر میں آرٹ کی عظمت اور حسن کا تعلق اصلًا معانی و مطالب اور آرٹسٹ کی شخصیت سے ہے  
کہ اس کا خیال ہے کہ فطرت کے خام مسائلہ میں حسن موجود نہیں ہے۔ اعلاء درجے کا آرٹسٹ اپنی بالمنی دنیا  
کو ایک مادی شکل دینے کے لئے فطرت کے مسائلہ کو ایک قبرمال کی طرح بچیر و قبر استعمال میں لاتا ہے خود  
فطرت بے کار بکدھیت کے پرے پر ایک نقاہ ہے۔ آرٹ کی رفتار گرم میں حائل ہوتی ہے رنگ و

خطوط و نگار اور الفاظ عالم باطن کے کوائف کے اطمینان کا وسیلہ ہیں۔ صنایع فطرت کو اپنے قالب میں  
ڈھالتا ہے۔ خود اس کے قالب میں کبھی نہیں ڈھلتا، شکل "کما حسن بھی اقبال کی نظر میں آرٹ کی  
شخصیت اور معانی کا حسن ہے۔ اس خیال کا اطمینان اقبال نے کئی جگہ کیا ہے سے

آیا کہاں سے نظر میں سرور مئے۔ اصل اس کی نے نواز کا دل ہے کہ چوبی نے،  
جس روز دل کی رمز معنی سمجھ گیا! سمجھو تمام مرحلہ ہائے نہر ہیں طے  
مردیزگ کے متعلق کہتا ہے سے

شیل خور شید بھر کر کی تابانی میں دیقیق  
بابت میں سادہ و آزادہ معانی میں دیقیق  
اس کا انداز نظر اپنے زمانے سے جُدا۔ اس کے احوال سے حرم نہیں پیران طریق  
آرٹ میں "پیکر اور مفرز" ہے۔ طالب اور شکل کے متعلق عبد الرحمن سجنوری نے مائیکل آنجلو کا ایک  
قول نقل کیا ہے۔

"مجسمہ ساز بُت کو مر تراش کرنے نہیں بتاتا۔ بلکہ بُت ابتداء ہی میں نگاہ سفید میں موجود  
ہوتا ہے اور جلوہ نمائی منتظر اور متھا ضی، استاد کامل شخص پتھر کی عارضی چادر  
کو علیحدہ کر دیتا ہے"

اگر یہ قول واقعی مائیکل آنجلو کا ہے۔ تو اس کے ذمہن رسپر ایمان لانا اپرنا ہے۔  
سبحان اللہ! امخلوقات ہنر اور اتنی ارزال! اس کا مطلب تو یہ ہوا کہ آرٹ مجبور ہے کہ  
اپنے عمل تخلیق کے ذریعے صرف اس حسن کو بے نقاب کرے جو فطرت میں پہلے سے موجود ہے۔ یعنی اپنی  
باطنی دنیا کی تمام قوتوں کو صرف اس حد تک کام میں لائے۔ کہ فطرت کی قیود میں اسپرہ کو فطرت کے

قالب ہیں ڈھل کر جو ہے اسے دریافت کرتا ہے ۰

اقبال کا نظریہ یہ ہے کہ صنایع کائنات کی ہر چیز پر ہم را ہر کو فطرت کے وسیلوں پر غالب گر خام سائے کو وہ شکل دیتا ہے جو پہلے اس کے بالمنی و جمادات میں پیدا ہوتی ہے۔ اس کی نظریں پھر بیجان مردہ۔ بے حس اور بے کار ہے۔ آرٹ اس کا سینہ چیر کر اس میں اس بُت کی تصویر دخل کر لے ہے جو بالمنی دنیا میں پیدا ہوتی ہے۔ خود اقبال تقدیرہ جیوال چیختائی میں کہتا ہے ۳: اس بات کی اجازت دنیا۔ کہ مری غیر مری کو ایک خاص سائچے میں ڈھال دے۔ فطرت سے ہم آنگ ہونا گویا اس بات کا انحراف ہے۔ کہ فطرت انسان کی روح پر غالب گئی۔ قاہری اس میں ہے کہ فطرت کے حرکات کا مقابلہ کیا جائے۔ نہ یہ کہ ان حرکات کے اعمال کے آگے تسلیم خمر کر دیا جائے۔ جو ہے اس کا مقابلہ تاکہ جو ہونا چاہیے پیدا ہو سکے، یہی زندگی اور توانائی ہے۔ باقی ہر چیز انعطاط اور روت ہے۔ خدا اور انسان تخلیق پر ہم سے زندہ رہتے ہیں ۰

حسن را از خود بروں جیتن خط است  
آنچہ می باس ہیں ما بجاست

و صنایع جو نوع انسانی کے لئے ایک نعمت ہے۔ گویا خدا اکا ہم باز ہے۔ فطرت صرف ہے اور اس کا کام صرف یہ ہے۔ کہ ”جو ہونا چاہیے“ اس کی جستجو میں حائل ہو۔ صنایع کو اپنے وجود کی گہرائی میں اس دنیا کے ذکر کی تلاش کرنی پڑے گی، جو موجود نہیں ہے۔ لیکن جسے موجود ہونا چاہیے۔

زبور عجم میں کہتا ہے ۰

جمان زنگ و بخلدستہ ۱ زما آزاد و ہم پابستہ ۲

خودی اور اپر یک نازنگہ لبست زمین و آسمان و ہر دمہ لبست  
 حدیث ناظر و منظور نازنے است دل ہر ذرہ در عرض نیاز نے است  
 تو اسے شاہد مراث ہو گرداں زفیض یک نظر موجود گرداں

سخن از بود و نابود جہاں با من چھے مے گوئی  
 من ایں دا نم کہ من ستم ندا نم ایں چپنیز گیا است  
 غل کاں گو کہ حضرت سا ز خود را پر دہ گرداں  
 چپ آید زاں غل خوانے کہ با خضرت ہم آہنگ است

یہی وجہ ہے کہ اقبال اس خیال کا بار بار انہمار کرتا ہے۔ کہ اپنے آرٹ کی شکل میں حُسن ہو یا نہ ہو، صفائی، سادگی، روانی اور قطعیت ضرور ہوئی چاہیئے۔ کیونکہ زبان و انداز کا مہم ہونا اس بات پر دلالت کرتا ہے۔ کہ صرف شکل کی اہمیت پر زور دیا جا رہا ہے جسے کچھ کہنا ہوتا ہے۔ وہ پہلے یہ سوچتا ہے کہ آیا مفہوم نہایت صاف طبق پر واضح ہو گیا یا نہیں، الفاظ کی صنعت گری اور ارائش ثانوی حیثیت رکھتی ہے۔ جو آرٹ اس صنعت گری کے طسم میں گرفتار ہو گیا۔ وہ گویا یہ بھول گیا، کہ آرٹ میں اصل چیز مفروض روح ہیں۔ مولوی کی شاعری اس ترویجہ گفتاری کی بہترین مثال ہے جو اخاطاط کے دور میں گذرنے والی قمتوں کی سب سے بڑی پہچان ہوتی ہے۔  
 جو کچھ اور کہا گیا ہے۔ اس سے یہ سمجھ لینا چاہیئے کہ اقبال جمالیاتی حسن یعنی آرٹ کی

شکل سے کوئی واسطہ نہیں رکھتا۔ ایسا نہیں ہے۔ وہ صرف یہ چاہتا ہے کہ حسن یعنی شکل کی نسبت آرٹ سے وہی رہے۔ جو اہم امطالب اور تخلیق معافی کے لئے ضروری ہے۔ اس سے پرے جانا ۷  
حقیقت سے گزیز اور اصل موصوع سے جدائی ہے ۸

آرٹ میں کوشش و کاوش کے بغیر قدرت کے خام ملے کو کبھی اپنے طالب کے مطابق تراش کر اور ڈھال کر استعمال نہیں کیا جاسکتا۔ آرٹ کے وسائل آرٹ کے ہاتھ پاؤں ہیں۔ ان کو مخلوق کر کے وہ ایک قدم آگے نہیں چل سکتا۔ لیکن ایسا بھی نہیں ہونا چاہیے کہ ہاتھ پاؤں میں بہندی لگا کر ہی جائے اور اصل مقصد کے حصول کو ناممکن بنا دیا جائے۔ وہشت مکنتوی کہتا ہے ۹

فرار غ طبع خداداد اگرچہ تھا وہشت

ریاض کم نہ کیا ہم نے کسی فن کے لئے

اقبال نے اس خیال کو نہایت سلچا کر دیا ہے ۱۰

ہر چند کہ ایجاد معافی ہے خداداد کوشش سے کمال مردہ تر مند ہے آزادو

خون رگ بمارگی گرمی سے ہے تعمیر بیخانہ حافظہ ہو کہ بُت غانہ بہزاد

بے محنت پیغم کوئی بوجہ نہیں کھلتا روشن شریشہ سے ہے خانہ فرزاد

یہاں یہ کہہ دنیا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ اگرچہ اقبال خود آرٹ کی شکل کو ٹانوی حیثیت دیتا ہے لیکن اس بنا پر یہ خیال نہیں کرنا چاہیے کہ خود اقبال کا آرٹ اپنی شکل میں حسن نہیں رکھتا۔ مثلاً اس کی نظم

لہ نزدیکی غرل کی نزدیک سے باخڑیں ۱۱ کوئی دلکشا صد اہم بھی ہو یا کہ تازی ۱۲

”میں اور تو“ اعلاء درجے کی فن کاری پر دلالت کرتی ہے۔ مندرجہ ذیل شعر بھی دیکھئے ہے  
 پھر چراغ لالہ سے روشن ہوئے کوہ و دن مجھ کو پھر نغموں پر آسانے لگا مرغ چمن  
 چمن بے پروا کو اپنی بیتھانی کیلئے ہوں اگر شروں سے بن پیا تو شہر اپھے کہن؟  
 من کی دولت ہاتھاتی ہے تو پھر جاتی نہیں تن کی دولت چھاؤں کے نہیں وہن جاتا ہے وہن  
 دراصل اقبال کے خیال ہیں فن کاری کے نازک پودے خون جگر سے سنبھپے جاتے ہیں۔ اور  
 ان کے زنگ و پوکا حسن دراصل صنایع کی شخصیت کا حسن ہوتا ہے۔ مسجد قربیہ میں یہ خیال نہایت سلیمانی  
 ظاہر کر پیا گیا ہے۔

زنگ ہو یا خشت و نگ چنگ ہو یا صوت صوت  
 بھسڑہ فن کی ہے خون جگر سے نہود  
 قطرہ خون جگر سل کو بناتا ہے دل ا  
 خون جگر سے صد اسوز و سرور و سرود  
 آرٹ میں روح دیکریا اور الفاظ و معانی کی بجھت کا ایسا نامق فیصلہ شاید یہی کسی صنایع نے  
 کیا ہو۔ جو کچھ اور پہنچا گیا ہے اس کا حاصل ان ہی دو شروں کو سمجھنا چاہیئے ہے۔  
 اب سوال یہ رہ جاتا ہے کہ آرٹ کا مقصد کیا ہے۔ آرٹ کو کیا ہونا چاہیئے اور کیا کرنا چاہیئے۔  
 اقبال کا دماغ پامال راستوں سے ہٹ کر سوچتا ہے۔ مختصر الفاظ میں یوں کہا جا سکتا ہے کہ اقبال  
 کی نظر میں آرٹ کا مقصد ہے۔ خودی کی تکمیل۔ جو آرٹ اس مقصد کے حصول میں مدد و تیار ہے۔ وہ تو ان  
 صحت مند اور عالی رتبہ ہے۔ جو اس راہ میں حارج ہوتا ہے وہ زوال پذیر و ملاک ہے۔

اقبال کی نظریں ماحول کے خلاف بغاوت کرنا۔ اسے اپنے سا سپنے میں ڈھالنا۔ رکاوٹوں کو اپنے وجوہ منسوی میں جذب کر کے آگے بڑھنا۔ نتی آرزوں، انت نئے معیاروں کو سامنے رکھنا زندگی ہے اور جس کی زندگی اس معیار پر پوری ارتقی ہے۔ اس کی خودی بیدار ہے۔ اس کے سوا ہر چیز بیوت ہے ۔ فسانہ و خسروں ہے ۔

زندگی کے اس معیار کے حصول میں جا رٹ مددوںے وہی مشغل راہ ہے۔ بھروسہ زندگی کی حقیقتوں سے گریز کرنا سکھانے والے امتوں کی رسوائی کا سامان ہے۔ اس بھیت کو جانے دیجئے کہ آرٹ کا یہ تصور جمالیات کے خود ساختہ اصولوں کے مطابق ہے یا نہیں۔ ذرا یہ سوچئے کہ مٹی ہوئی قبوروں کے لئے جن کے تمام قوائے معنوی مفلوج ہو چکے ہیں جن کا تلی اور سیاسی شیرازہ بکھر جا چکا ہے۔ جن کی نیند بیوت سے متشابہ ہے بھیاں کی زیادہ مورزوں میں یا اقبال کے حیات افریں لغئے ۔

خود اقبال نے کہا ہے کہ ایک زوال پذیر شاعر کا ایک شعر قبور کے لئے چینگیز خاں کی فارست گری سے زیادہ مہلک ہو سکتا ہے۔ یہ تاشا پچھلے دنوں میں نے خود اپنی انکصول سے دیکھا ہے ایک مقامی شاعر ہے میں جہاں ہندوستان کے ایک شاعر عظیم کو دعوت دی گئی تھی۔ سنئے والوں پر اس کے زوال پذیر کلام کا اثر یہ ہوا۔ کہ بعض نوجوانوں نے ایک خاص وضع اختیار کرنے کی ٹھان لی ہے۔ جس کے اساسی اجزا زندگی اور ہیاکی میں۔ افسوں یہ ہے۔ کہ ان نوجوانوں میں پہندا یہ نوش گو شعراء بھی شامل ہیں۔ جن کی مخلوقات ہنریں مجھے سخت مندی اور تو انہی کے آثار نظر آتے ہیں ۔

ذرا اس نکتہ نظر سے ہندوستان کے فنون لطیفہ پر نظر ڈالئے۔ شاعری کی حالت دیکھئے۔ اول تو نزل کے دو اس میں گویا کوئی اور چیز پہنچی ہی نہیں۔ اور غزل کی حالت ہے۔ اس کے متعلق یہ

کہہ دنیا کافی ہے کہ تصوف اور محییت کا پھیلا یا ہواز ہر اس کی رگ رگ میں سرایت کر چکا ہے۔ اردو غزل کی موجودہ شکل ہندوستانیوں کے نکر و سوز کا مکس نہیں ہے۔ بلکہ زندگی کے عجی تصور کے نکس کا عکس ہے، ایرانی سیلانات کا بے روح خاک ہے۔ غرلوں کی محسوسات کا بے رگ عکس ہے۔ تلخ حقیقتوں سے روگردانی، دنیا نے فانی کی کہانی، گوشہ گیری اور خلوت گزینی کے راگ، فرسودہ معفتی رجامدلت کے عکس یہی۔ آجھل کی غزل کے عناصر میں آجھل غزل میں ایک القاب پیدا کرنے کی ہجومی کی جا رہی ہے کہ غزل ایک مسلسل خیال کا اظہار کرے۔ اس سعی کا لامبا ہر نتیجہ صرف یہ ہے کہ پہلے عجیت کی سُست یوں اور اس پتہ ہتھی کے آثار منتشر نظر آتے ہتھی۔ اب مسلسل غرلوں کے ذریعے ساقی، گلباگ، ہرود وغیرہ مونج بادہ سے خوب ہوئی چیلی جاتی ہے۔ مان لیا کہ غزل شاعر کی داخلی دنیا کے وارداں کی تصویر ہے لیکن یہ کیا ستم ہے۔ کہ غزل گو کون کبھی بھوک لگتی ہے۔ نہ وہ کم خبتو بُڑھا ہوتا ہے۔ نہ اس بے جیا کو سونچ بچا کر کرنے کی عادت پڑتی ہے۔ فرسودہ سرلوں میں حسن اور عشق کا راگ الاتپا جانانے اور ہو گلی ہی کی ایک خیالی حسین دنیا پیدا کر کے خارجی دنیا اور خدا کی کائنات کی باقی تمام تو انسرستیوں سے دل کو آزاد رکھتا ہے ۔

اردو غزل کے خیام اور حافظ ذرا سوچیں تو ہی۔ کہ خیام اور حافظ اپنے بیانات میں سچے سچے۔ آجھل کے غزل گوؤں کو وہ تن آسانیاں، اندھی جوانیوں کے لئے، عشرت کوشی کے موقعے۔ وہ تربیت علم و فن وہ بادشاہانہ نوازشیں اور مجالس زمکین کہاں میسر ایں، آرٹ زوال پذیر ہو۔ خیر ہو۔ کم از کم خلوص پر تو قائم ہو۔ ان بزرگواروں کے متعلق اقبال کا فیصلہ ہے ہے

ل ہے یہ فروں نظر ایں ہنر کی تغیر فاش ہے چشم تماشا پر منہاں خانہ ذات

نہ خودی ہے نہ ہمال سحر و شام کے دور زندگانی کی حریقانہ کشاکش سے بجات  
 آہ وہ کافر بھی پارہ کہ ہیں اس کے صنم عصر فتنہ کے وہی ٹوٹے ہوئے ہنات  
 تو ہے سیت یہ بتیرتے ہنائے کا امام نظر آئی جسے مرد کے شبستان ہیں حیات  
 ہندوستان کی کلائیکی موسیقی کی حالت اس سے بھی زیادہ دردناک ہے۔ دراصل ہندوستان  
 کی موسیقی اصلًا جزو عبادت تھی۔ اور عبادت کا آریائی تصور خصوصاً ہندوستانی (دیوتاؤں کے سامنے  
 سکنت اور عبودیت کا اظہار ہے۔ تقویت نفس کا ذریعہ نہیں ہے۔ اس لئے کلائیکی موسیقی کے تمام ہوا  
 اسرار اسی محور کے گرد گھوستے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ ہندوستانی کلائیکی موسیقی عہد قدیم کی زندگی  
 کی ترجمان ہے جب انسان دیوی دیوتاؤں سے زیادہ قریب ہتنا۔ اس وقت کے انسان کے لئے  
 دیوی دیوتا وہ تحریری خلیت ہمیں رکھتے تھے۔ جو آج کل کے انسان کے لئے ہے  
 فطرت کے مظاہر دھوپ چھاؤں، بجلی، بادل، راگ کو وہ پُر اسرار سمجھنے پر مجبور رہتا۔ کیونکہ ابھی تک  
 انسانی ذہن ان پر حکمران نہ ہو سکا تھا۔ عام طور پر دیوتا نہیں تو توں کے دیوتا تھے۔ انہیں تو توں کی  
 پُر اسرار حرکت کے ساتھ ان کا تصور والستہ تھا، اس وقت کا انسان مجبور رہتا کہ اپنی موسیقی میں ان  
 تو توں کے ساتھ سمجھ رکھتا اور سکنت کا اعتراف کرے۔ ہندوستان کی تمام کلائیکی موسیقی اور قدیم  
 فن تصویں دیو بالا کے ساتھ دست و گردیاں ہے۔ اس کے تمام روز بخنی۔ اس کے تمام پُر اسرار اشارے  
 اس کے بھاؤ ہموماً انسانی بے بسی شیکست، اور عاچری یا دیوتاؤں کے روپ کی دلکشی کا الہما کرتے  
 ہیں۔ اس موسیقی میں انسان خود ایک جزو تھیرتے۔ راگ اور راگتھی کی تسلیمیں دیکھئے۔ ایک قسم کا طیف  
 جمال تو ہے۔ لیکن جلال کا کہیں نہیں بھی نہیں ہے۔ کہیں کوئی ناز نہیں چمپا کے پہلوں کا ہار پہنچے ہیں جا

رہی ہے۔ کہیں کوئی جٹا دھاری جوگی گلے میں سانپ پسپیٹے گیاں دھیان میں گن ہے۔ خود ان اگنیوں کا اثر و مکیسے۔ کہما رج کی ایک خاص قسم کی شوخی مابہاگ کا سوز۔ کدارے کی رعنائی، اپہاری کی درد گیز سھاس، سارنگ کا تیکھا پن سب کچھ ہے۔ نہیں ہے تو تو اثاثی اور عالی حوصلگی نہیں ہے۔ عارفوں کے لئے یہ موسیقی محیت پیدا کرنے کا اچھا خوبصورت ذریعہ ہے۔ لیکن اس کلائیکی خرافات کے روز اور اشارے ہماری زندگی سے اس قدر دُور ہو چکے ہیں کہ جب تک ہم خود اس ماضی کے گڑے سے مُردوں کی طرح اپنی زندگی سے بیگانہ نہ ہو جائیں۔ جن کی زندگی کی یہ موسیقی ترجمانی کرتی ہے۔ اس وقت تک ہمیں کوئی لطف حاصل نہیں ہو سکتا۔ کہیں کہیں عالمگیر اثرات کے اشارے کلائیکی موسیقی میں موجود ہیں۔ لیکن ان کے اظہار کے لئے باکمال مفتی کی ضرورت ہے۔ اور اس بھل کی فضائیں ایسے مغاینیوں کی موجودگی دشوار ہوتی جا رہی ہے ۔

یہ موسیقی زندگی کی کشکش نہیں، خودی کی تکمیل میں، ذہن اور قلب کی بیداری میں تو کیا مفہید ہوگی۔ الیتہ غلاموں کو ایک خیالی دنیا کی خیالی سرتوں کی افیوں ضرور بلاتی ہے۔ اس قسم کی رجوبت پسند انہ موسیقی کے متعلق اقبال کا فتوی ہے ۔

ناتوان رزاری سازوترا از جہاں بیزاری می سازوترا

سو ز دل از دل بر غسم می بد زہر اندر سا غرم فی دند  
اں کے برخلاف اقبال اس موسیقی کا خریدار ہے۔ جو فصل کا ٹتے وقت کسان کی درانی کی حرکت کو جانیا ز سپاہی کی تلوار کی طرح تیز کر دے۔ جو پوشتیدہ قوتوں کو اُبھار کر آوازوں کے آثار پڑھاؤ سے ایک نئی دنیا کے وجود کی خبر دے اور اس کی فتح کا فردہ بھی سنائے ۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ ہندوستان میں ابھی اس مہیقی کو پیدا ہوتا ہے لیکن میں عرض کر لگا  
کہ پنجاب کے بعض گیت موصوع کی توانائی اور جیات پروری کے ساتھ، لفظوں کی ایک خاص ترکیب  
اور نفس مطلب کے اظہار کا ایک خاص انداز رکھتے ہیں۔ اور ان کو سن کر مجھے ہمیشہ یہ محسوس ہوا ہے  
کہ پاکوں اور دست انسانی کی صلاحیتوں کو ابھارنے کے علاوہ ان میں زندگی کے سائل سے  
معزکہ آ را ہونے کی ترغیب بھی موجود ہے۔ مثلاً

جگا جیاں تے مانی گڑا و تیا

تے لگر لگر نہیں وے پھرے — اوڑے — اوڑے

تے جگ دی جوانی دے دن تھوڑے

اس گیت میں نہ صرف پنجاب کے ایک آتش نفس، انہوں نہ جاٹ کی ہنگامہ پرور زندگی کی  
کہانی ہے۔ بلکہ جس طرح ہم انتقادی طور پر کھو کھلے ہو چکے ہیں۔ اس طرف نہایت لطیف اشارات  
ہیں۔ افسوس ہے۔ کہ یہ نہ ہم ان اشارات کی تفصیل کا متحمل نہیں ہو سکتا۔  
اب اقبال کی زبانی سن لیجئے۔ کہ مہیقی کیسی ہوئی چاہیئے۔

نف باید تندرو مانس ریل تابر دا ز دل غسمہاں انھل خیل

نفہ می باید جزو پر وردہ آتش دل خوب دل حل کر دہ

نغمہ گر معنی نہدار و مردہ ایت

سو زوازا ز آتش افسردہ ایت

کھل تو جان اب بختی کے بزم وزیر سیل نہ رہا زندہ و پائیت زندہ تو کیا دل کی کشود

ہے ابھی سینہ افلک ہیں نہ پہاں وہ نوا جس کی گرمی سے گھل جائے ستاروں کا وجود  
جس کی تاثیر سے آدم ہو گم خوف سے پاک اور پیدا ہو ایا زی سے قا م محمود  
لفظوں کی تیز حرکت سے گرفتی حیات کے اشارے جس طرح پیدا ہوتے ہیں۔ انکی بہترین  
مثال اقبال کی وہ نظم ہے۔ جو فناوں کے حیات آفرین گیت "وا قربان" کی دھن میں لکھی گئی ہے۔  
رومی بدلے شامی بدلے بدلاہندوستان تو بھی اسے فرزندِ کشتاں اپنی خودی پہچان  
اپنی خودی پہچان۔ او غافل افغان!  
موسم اچھا، پانی وا فر، ہٹی بھی زخیز جس نے اپنا کھیت نہ سینچا وہ کیسا دہقان  
اپنی خودی پہچان۔ او غافل افغان!  
اوچھی جس کی لہر نہیں ہے۔ وہ کیسا دریا جس کی موائیں تند نہیں ہیں وہ کیسا طوفان  
اپنی خودی پہچان۔ او غافل افغان!

کلاسیکی رقص بھی موسیقی کی طرف دیوتاؤں کی خدمت میں ہدیہ نیاز ہے۔ پڑھنے اپنی تعلیم و  
تبلیغ کے سلسلے میں جو وعظ کئے ہیں۔ ان کے دوران میں ہاتھ پاؤں کی انگلیوں کی حرکت سے  
بھی کام لیا ہے۔ قدیم رقص کے ماہروں نے ان اشارات کے معانی و روزگار کو ایک باقاعدہ آرٹ بنایا  
اور اپنے بدن کے تنہ و خم کی بنیاد ان اشاروں پر رکھی یا پھر سندو دیو بالا کی بعض خوبصورت روایات  
کو رقص کا جامہ پہنانا چاہا، یہ فتن بھی ہماری زندگی کے تمام مسائل سے پرے ہٹ کر بے جا،  
بے کار اور بے سوز ہو گیا ہے۔ نہ اس رقص کی حرکات میں زندگی ہے۔ نہ ایسے معانی جن کے

روز سے ہم اچھی طرح لطف انداز ہو سکیں۔ قص کرنے والوں کے ہاتھوں اور پاؤں کی حرکات اور بدن کے ہتھ و خم کے دارے بغیر کسی تنوع کے اپنی شخصیت کے اظہار کے تعلیمی سکولوں کی طرح ایک بندھے ہوئے قانون کی پیروی کرتے ہیں یہ سچ ہے کہ بعض بالیوی رقص اپنے قص میں پرانی روایات کو ایسا جامد پہنچ سکتے ہیں۔ کہ ہماری زندگی کے بیانی مسئللوں کا زندگ ان میں جملنے لگے۔ لیکن ایسی مشاہد بہت کم ہیں۔ اقبال کہتا ہے

چھوڑ یورپ کیلئے قص بدن کے خم و ہتھ روح کے قص میں ہے ضرب کلیم اللہی  
صلہ اس قص کا ہے ٹشنگی کام و دہن صلہ اس قص کا درویشی دشا ہنسنا ہی  
ہندوستان مصوری کی خیالی دنیا موسیقی کی افسوں پر در دنیا سے بھی زیادہ بے جان اور  
بے صد اہے۔ شروع ہی سے اسلام میں مصوری کے ابتدائی نقوش شام اور عراق عرب کے ان  
صناعوں کی کوششوں سے متاثر ہو گئے تھے۔ جوزوال پذیر بازنطینی ارث کے نقال تھے۔ یہ تقل  
کے نقل کرنے والے مصور اسلامی موضوعات میں عیسائیت اور محبوبیت کے اشارات پیدا کرنے میں  
بڑے بالکمال تھے۔ ایران نے ان لوگوں سے اور ان نقالوں سے اگر کچھ درستے ہیں بیا ہو گا تو وہ تصنیع کے  
سو اکیا ہو گا۔ جب سلطان حسین کے دربار میں ایرانی مصوری کا احیا ہوا تو بہزادے ڈریزین کی خوبصورتی  
رکھوں کی دل فریب ملاوٹ سے ان تصاویر کو فروغ دیا۔ جو درباری زندگی کے معمولی واقعات کا مرقع  
تھیں۔ یا ایران کے لالہزاروں میں پارالن ہم شرب کی سرستیوں کی ترجمان۔ جب ہمایوں ایران سے  
اس ارث کا قلم کے کرہندوستان آیا، تو مثل مصوری بھی درباری زندگی کا مرقع ہو کر رہ گئی۔ مافق یہ تھا کہ  
ایران کی مصوری میں چھر سے ٹھوٹا جذبات سے مترزا ہوتے تھے۔ لیکن مثل مصوروں نے کردار کشی میں

جدیات نگاری کی ضرورت بھی محسوس کی، ان میں سے بعض جانوروں کی تصویریں خاص طور پر اشتاد منصور کے نقوش اور بعض شاہی دعوتوں اور جلسوں کے مرقعے نہایت دلفریب ہیں۔ لیکن ان میں کوئی شک نہیں کہ مغل مصوری دربار کے محدود حلقات سے بھی باہر نہیں نکلی، اور نہ اسے کبھی عوام کے جذبات کی ترجیح کا موقع ملا۔

راجپوت سکول کے مصوروں نے مغل مصوری کی وجودتیت اور نگ آیزی کے مقابلہ میں ایک اور انداز کو فروغ دیا یہ میں کو بعض انگریز نقاد *Macaulay* کا لقب دے کر اس کی محبت پسندی کو چھپانا چاہتے ہیں۔ ان مصوروں نے عام طور پر اجنبی دیواری تصویروں سے سبق لینے کی بجائے جو سماج کی حقیقتوں کی ترجیح کرتی تھیں اپنا منہ ہندو دیو مالا کی طرف کر لیا اور جو کلائیکل موسیقی میں ہوا تھا مصوری میں بھی وہی ہونے لگا، کرشن اور رادھا کی محبت کے مرقعے، دیو مالا کی روایات کے نقوش، راگ اور راگبینوں کی شکلیں اس سکول کے خاص موضوع ہیں۔ ہمارے آرٹ میں یہ جو واپس جانے کی ازندگی سے گریز کرنے کی ایک خیالی دنیا میں رہنے کی خوبی جاتی ہے۔ وہ مصوری میں کیوں تظرف آتی۔ تیجھے یہ نکلا کہ آج تک ہماری مصوری چند خاص موضوعات سے باہر نہیں نکلی ہے۔ کوئی مغل مصوری کی نگ آیزی کا شیدا ہے۔ کوئی راجپوت سکول کی بھگتی کا خریدار لیکن عوام انس کی زندگی سے مصوری کو قریب تر لانے کی کوئی کوشش نہیں ہوتی وہی سرفتی اور مذہبی روحانیات جو موسیقی میں میں بھی عمل پر ہیں وہی نقیروں، خانقاہوں، مرقدوں، سادھوؤں کے مرقعے، وہی مذہبی روایات کے عکس، اور غیر آنے دنیاوں کے دھنڈ کے، وہی خیالی زمین و آسمان، ہماری مصوری کی زندگی سے اس بیگانگی کی طرف اقبال نے ان اشعار میں اشارہ کیا ہے۔

راہیں دھل قسہ دا قم ہوں دلیر سے با طارے اندر قفس  
 ناز نیشنے دز رہ بُت خانہ ہو گئے دخلوست ویرانہ  
 نوجوانے از نگاہ ہے خور دہ تیر کو د کے بر گرد نے باہمے پیر  
 می چکدا ز خانہ ہا مضمون ہوت ہر کجا افسانہ ہا افسون ہوت

کس درجہ بیال عالم ہوئی مرگ تھیں ہندی بھی فرنگی کا مسئلہ عجمی بھی  
 مجھ کو تو بھی غم ہے کہ اس دو کے بہزاد کھو بھیئے ہیں شرق کا سرور برازی بھی  
 معلوم ہیں اسے مرد بہر تیر کے کمالات صفت بھج آتی ہے پرانی بھی نئی بھی  
 فطرت کو دکھایا بھی ہے کیجیا بھی ہے تو نہ  
 آئینہ فطرت ہیں دکھ اپنی خودی بھی  
 فن تعمیر کے متعلق یہیں کچھ نہ کہوں گا۔ کیونکہ یہی ایک فن ہے جسے سلامان ہشتاگے کمال تک  
 پہنچا چکے ہیں۔ اور اس کے متعلق ایک بیط مضمون لکھ دہا ہوں۔ حضرات! اب اس سمح خراشی کی  
 معافی چاہتا ہوں اور اقبال کے چند شریڈ کر نہ صحت ہوتا ہوں۔ خدا ہمارے اہل بہر کو ان پر عمل کرنے  
 کی توفیق ہے۔

اسے اہل نظر ذوق نظر خوبی کے لیکن  
 یو شے کی حقیقت کو نہ دیکھ و نظر کیا!  
 مقصود ہب سر سوز حیاتِ ابدی ہے

یہ ایک نفس یاد نفس مثل سخن سر کیا!  
 جس سے دل دریافت دل اطمینانیں ہوتا  
 اسے قطرہ نیسال دہ صدف کیا وہ گھر کیا!  
 سُش اغز کی نواہ کہ مغستی کا نفس ہو  
 جس سے چین افسردہ ہو وہ باد سر کیا!  
 بی بندہ دنیا میں ابھر قیمتیں توں  
 جو ضرب کلہیں رکھتا وہ نہ سر کیا!

محمد نصیر ہمایوں نے انجام پسیں بُل روڈ لاہور میں محمد امین پنڈر کے ذریعہ چھپا کر قوی کتب خانہ  
 روپے روڈ لاہور سے شائع کیا۔

# اللهم ان نزوكك الحمد و مصلحه و اذن لك و اذراك رحمة

برفعه يوم اقبال ۹ جنوری ۱۹۹۷

ادا نیں سے بائیں ابیه الصالب پر - عبیداللہ بن عثیان - ابراءیم علیشی - جابر بن اقبال - غلام محمد - محمد بن عثیان  
(نشانہ کریمی) - سکریتی - ایڈیشن - کرسویل پر - پروفیسر نبیل الدین - مولانا جلال الدین اکبر - راجح بن اختر - مولانا عالم علی خالد حامد - بیال پیش احمد - خواجہ غلام ابی شیرین

حضرت مولانا اکرم جسٹریوری - پوروصری غلام احمد پرورد - حضرت آمند علی سیستانی - پروفیسر کوہنگو

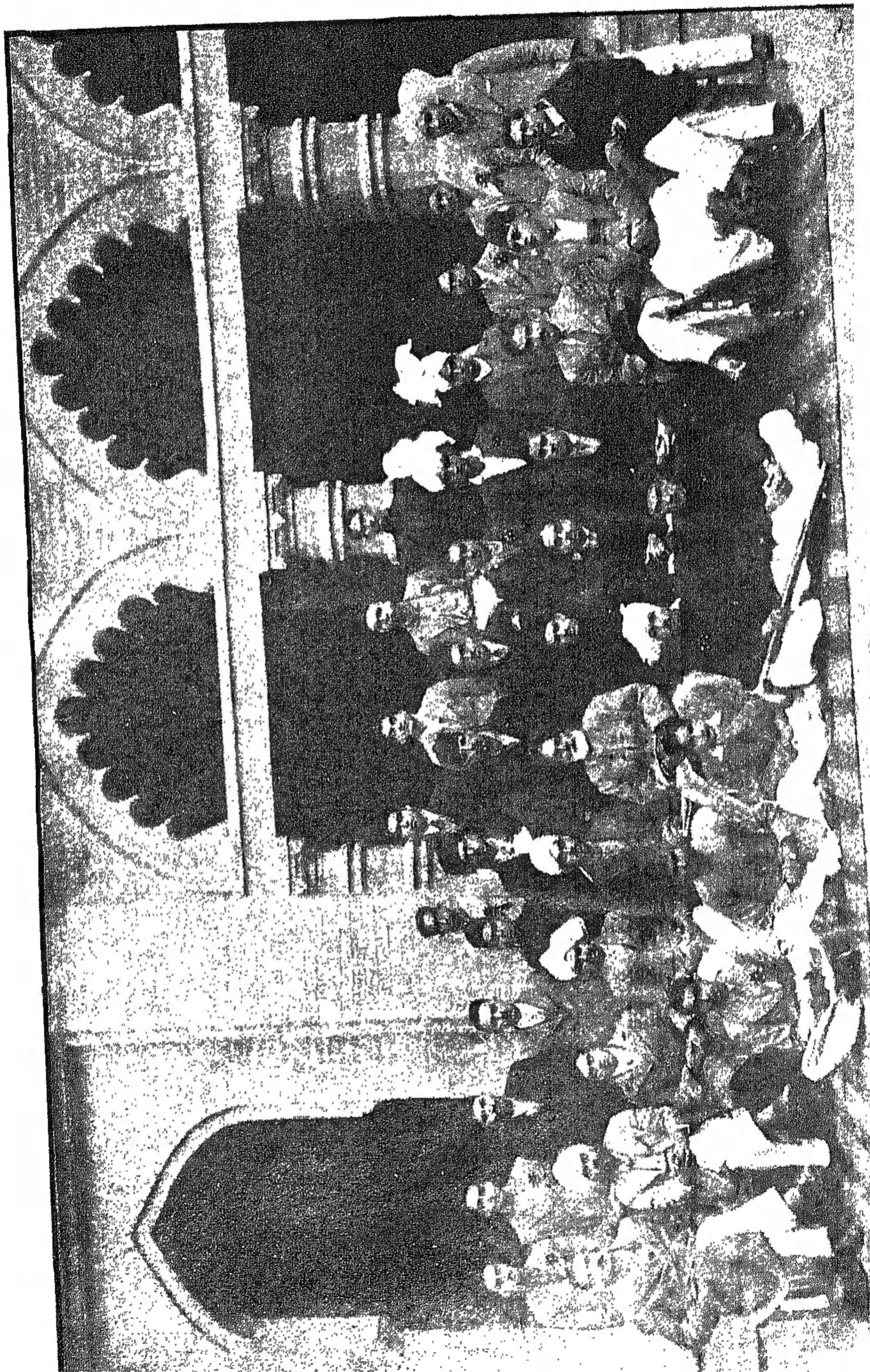
پروفیسر عابد علی عابد \*

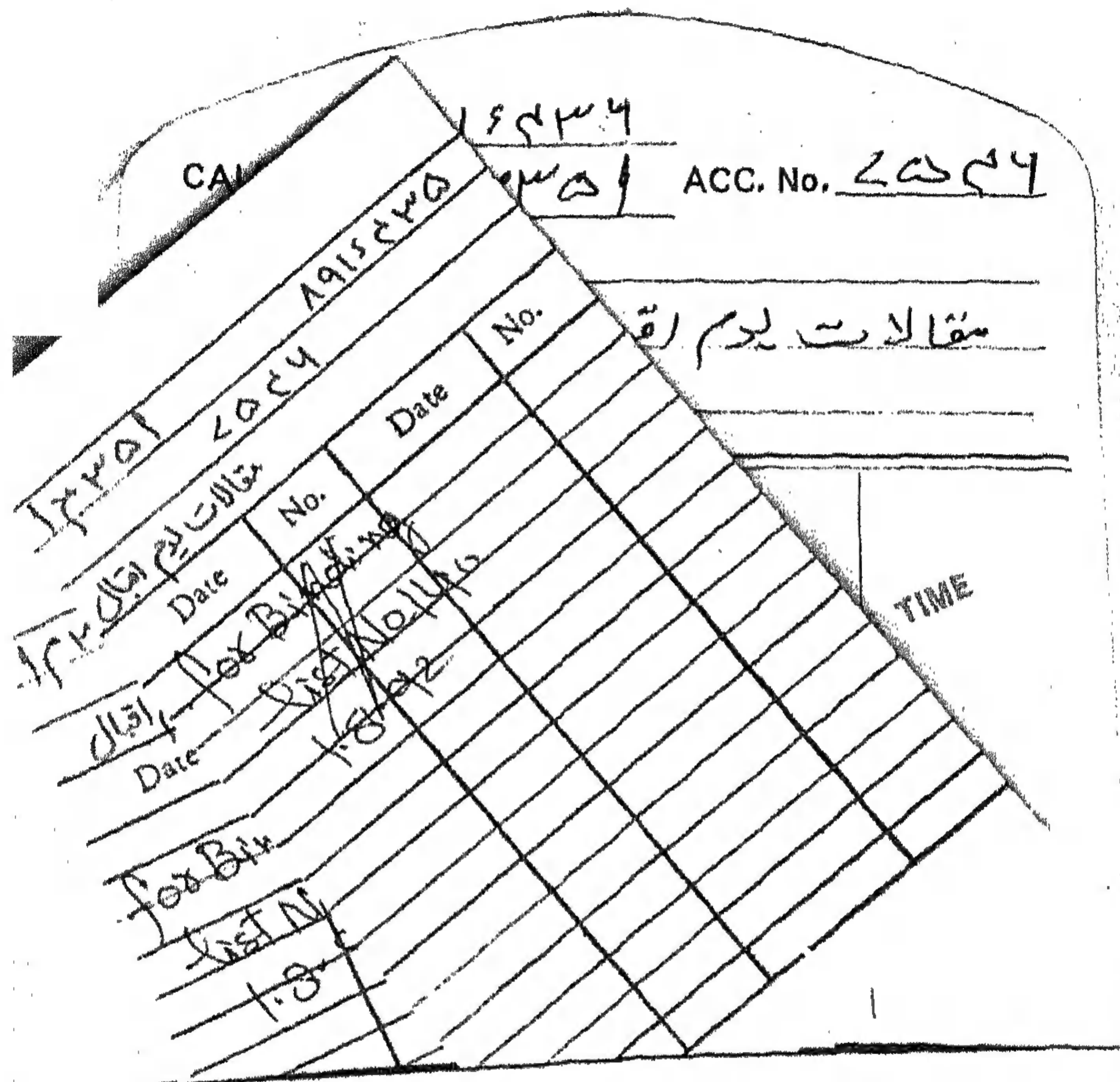
کھڑے امداد - خواجہ مسلم - اشکری - بشیر احمد - عبداللہ - الظافر حسین شاہک - علی محمد خارم - صونی صاحب - سید خسرو زنجیان

پیلی صفت - مولانا محمد رشوف - حضرت جعیلہ پیش احمدی - مولانا احمد شیری - مولانا احمد شیری - پوروصری محمد حسین - سید شمسان احمد - شجاع \*

آخری صفت : - ابراءیم علیان - خواجہ پیدا خضر - عبیداللہ زانی - الوار - ہدایت الشرخ

(نشانہ کریمی)





# MAULANA AZAD LIBRARY ALIGARH MUSLIM UNIVERSITY

## RULES:-

1. The book must be returned on the date stamped above.
2. A fine of Re. 1-00 per volume per day shall be charged for text-books and 10 Paise per volume per day for general books kept over - due.

